
1 
 

VILNIAUS PEDAGOGINIS UNIVERSITETAS 

SOCIALINIŲ MOKSLŲ FAKULTETAS 

FILOSOFIJOS KATEDRA 

 

 

FILOSOFIJOS MAGISTRO PROGRAMA 

 

 

DALIA TUČKUTĖ 

II kurso studentė 

 

 

KINO MENO INTERPRETAVIMO FILOSOFINĖS PRIELAIDOS 

PHILOSOPHICAL ASSUMPTIONS OF CINEMATIC ART INTERPRETATION 

 

 

MAGISTRO DARBAS 

 

 

 

 

Darbo vadovė: prof. dr. Jūratė Baranova 

 

 

 

 

 

Vilnius, 2011 



2 
 

TURINYS 

 

 

Įvadas....................................................................................................................................3 

I.KINEMATOGRAFIJOS IR FILOSOFIJOS SANTYKIS...............................................7 

1. 1. Nuo kino istorijos prie kino filosofijos..............................................................7 

II. FILOSOFINĖ LAIKO REFLEKSIJA KINEMATOGRAFIJOJE..............................14 

2. 1. Henrio Bergsono trukmės teorija.....................................................................14 

2. 2. Bergsoniškoji kinematografinio laiko koncepcija............................................18 

III. FILOSOFINĖ VAIZDINIO REFLEKSIJA KINEMATOGRAFIJOJE....................26 

3. 1. Bergsoniškoji vaizdo koncepcija Gilles Deleuze„o kino filosofijoje...............26 

3. 2. Gilles Deleuze„o vaizdinio-judėjimo koncepcija.............................................31 

3.3. Gilles Deleuze„o vaizdinio-laiko koncepcija………………………….….…..39 

3.4. Jean-Luc Godard„o filmo „Moteris yra moteris” delioziškoji interpretacija....45 

IV. FENOMENOLOGINĖ KINEMATOGRAFINIO MENO INTERPRETACIJA......48 

4.1. Fenomenologija ir filmų patirtis. Filmas kaip naujoji kalba…………………48 

4.2. Naujosios psichologijos ir kino santykis Merleau-Ponty fenomenologijoje....51 

Išvados................................................................................................................................58 

Literatūros sąrašas...............................................................................................................60 

Santrauka.............................................................................................................................63 

Summary..............................................................................................................................64 

 

 

 



3 
 

ĮVADAS 

 

Tyrimo problema bei objektas: 

Šio magistrinio darbo pagrindiniu objektu tampa kinematografinis menas, kurio 

atsiradimą lėmė XIX amţiaus potraukis naujiems išradimams, techniko tobulinimui, 

judėjimui bei optinei apgaulei. Galima teigti, jog filosofija kino atţvilgiu ilgą laiką buvo 

nusiteikusi priešiškai. Buvo abejojama kino priklausomybe meno sričiai, kadangi, anot 

filosofų bei menininkų, jis neturi savo unikalios kalbos. Kino reţisieriai nelikdavo skolingi 

teigdami, jog filosofų klaida – nuolatinis bandymas primesti savo teorijas bei konceptus 

kinematografiniam menui. Ši kova, įsivyravusi tarp filosofų ir reţisierių, kinematografinio 

meno kūrėjų, tapo prieţastimi, kodėl ilgą laiką buvo atmetama bet kokia kino filosofijos 

galimybė. Todėl šio darbo problema skambėtų taip – kokius konceptus ir problemą gali 

pasiūlyti filosofijos disciplina, interpretuojant kinematografinį meną?  

 

Tyrimo tikslas: 

Šio rašto darbo tikslas – į kinematografinį meną paţvelgti iš filosofinės 

perpektyvos, kino, kaip fenomeno, analizei pasitelkiant filosofinius konceptus bei idėjas. 

Darbo uţdavinius būtų galima suformuluoti taip: 

1. apţvelgti kinematografinio meno bei filosofijos santykį, akcentuojant tokius aspektus 

kaip – kino kūrimosi pagrindas, jo veikimo principas, filosofų idėjos kino atţvilgiu, 

reţisierių pasisakymai apie filosofijos bei kino santykius.  

2. remiantis trukmės teorija, kinematografinio laiko idėja, aptarti, kokius atitikmenis 

Henrio Bergsono filosofinė laiko teorija atranda kinematografiniame mene, kine.  

3. remiantis bergsoniškąja vaizdinio koncepcija, Gilles Deleuze„o vaizdiniu-judėjimu bei 

vaizdiniu-laiku, aptarti kinematografinio vaizdo aspektus. 

4. pateikti fenomenologinę kinematografinio meno koncepciją, pasitelkiant Vivian 

Sobchack filmų patirties teoriją bei Merleau-Ponty naujosios psichologijos idėją. 

 

 

 

 



4 
 

Tyrimo metodologinis pagrindas: 

Analizuojant tyrimo temą, gvildenant jos problematiką bei specifiką, remtasi 

interpretaciniu bei lyginamuoju teksto nagrinėjimo būdu. Darbo tikslui pasiekti naudojamas 

analitinis - naratyvinis metodas. 

 

Darbo struktūra: 

Šiame darbe į kino meną bandoma paţvelgti iš trijų perspektyvų – prancūzų 

mąstytojo Henrio Bergsono, kurį galime laikyti intuityvizmo pradininku, XX amţiaus vieno 

įtakingiausiųjų prancūzų filosofo Gilles Deleuze„o bei fenomenologų – Vivian Sobchack ir 

Mereau-Ponty. Šio darbo struktūra įprastinė. Ją sudaro įvadas, kuriame trumpai pristatoma 

darbo problematika, objektas, tyrimo tikslai, metodai bei šios problemos ištirtumas Lietuvoje. 

Darbą sudaro keturi didieji skyriai, kurių kiekvienam priklauso tam tikras potemių skaičius. 

Darbo pabaigoje pateikiamos išvados, tyrimo metu naudotos literatūros sąrašas bei trumpa 

darbo santrauka lietuvių – anglų kalbomis. 

 Pirmasis darbo skyrius, kuris atlieka įvadinę funkciją, skirtas trumpai aptarti 

kinematografijos bei filosofijos santykiui. Remiantis vieno ţymaus kino ţurnalų redaktoriaus 

David Parkinsono išleista knyga „Kino istorija“
1
 bei tokių filosofų kaip, Henrio Bergsono, 

Gilles Deleuze„o, Vivian Sobchack, bei reţisieriaus Andrey Tarkovskio darbais, bandoma 

paţvelgti, kaip nuo paprastos kino istorijos pereinama prie galimos kino filosofijos. 

Svarstoma - ar tokia meno šaka, kaip kinas, kurios veikimo principas paremtas technika, 

apskritai turi kaţką bendro su filosofija, ar filosofas, imdamasis kalbėti apie kiną, netampa 

paprasčiausiu kino kritiku.  

 Antrasis darbo skyrius, pavadintas „Filosofinė laiko refleksija 

kinematografijoje“, yra sudarytas iš dviejų poskyrių. Šia tema siekiama pristatyti Henrio 

Bergsono trukmės teoriją, tačiau daugiausiai dėmesio skiriama bergsoniškąjai 

kinematografinio laiko koncepcijai, kuri būdama filosofo teorine įţvalga, savo gyvąjį 

atitikmenį randa kinematografiniame mene, kine. Ţinant Henrio Bergsono neigiamą 

nusistatymą šios trukmės, kurią jis lygina su intelekto veikla, atţvilgiu, tampa akivaizdu, jog 

kino menas šio filosofo idėjose taip pat įgauna neigiamą poziciją. Šioje vietoje, pristačius 

kinematografinės trukmės neigiamus aspektus, bandoma į kino meną, į filmą, paţvelgti ne 

kaip į baigtinį produktą, tačiau kaip į vykstantį kūrybos procesą. Būtent ši perspektyva, bent 

                                                           
1
 David Parkinson. Kino istorija. – Italija, R. Paknio leidykla, 1999 



5 
 

jau iš dalies, padeda kinematografinį meną pateikti iš teigiamesnės pozicijos, nei 

bergsoniškoji.  

 Trečiasis darbo skyrius, kurio pavadinimas „Filosofinė vaizdinio refleksija 

kinematografijoje“, yra sudarytas iš keturių poskyrių. Trys iš jų yra teoriniai, o ketvirtasis – 

bandymas teoriją sieti su praktika. Pirmame poskyryje bandoma trumpai apţvelgti, kaip 

Gilles Deleuze„o kino filosofijoje savo vietą atranda bergsoniškoji vaizdinio koncepcija. 

Pripaţinus, jog vaizdiniai geba veikti kaip konceptai, kurių kūrimas yra Gilles Deleuze„o 

filosofijos esmė, kinas įgauna filosofinį aspektą, kurį savo veikaluose ir tiria filosofas. Būtent 

antrame, trečiame poskyriuose ir analizuojami Gilles Deleuze„o vaizdinio-judėjimo bei 

vaizdinio-laiko konceptai, jų tarpusavio skirtumai bei jų skleidimasis kinematografiniame 

mene. Vaizdinys judėjimas, filosofo teigimu, priklauso klasikiniam kinui, o vaizdinys-laikas – 

moderniajam, naujosios bangos kinui. Šių dviejų tipų vaizdinių skirtumas atskleidţiamas 

aptariant laiko skleidimąsi juose. Vaizdinys-judėjimas priklauso erdvinio kino formai, kur 

laikas yra determinuotas ir matuojamas pagal judesį. Kitas vaizdinys, vaizdinys-laikas, 

atvirkščiai, priklauso Europos moderniojo ir meninio kino formai, kur laikas panaikina savo 

priklausomybę judesio atţvilgiu, judesys tampa priklausomas nuo laiko. Ketvirtasis poskyris 

– bandymas Gilles Deleuze„o vaizdinio-laiko teoriją pritaikyti nagrinėjant jo mėgstamo 

reţisieriaus Jean-Luc Godard filmą „Moteris yra moteris“. 

 Ketvirtas skyrius, pavadintas „Fenomenologinė kinematografinio meno 

interpretacija“ sudarytas iš dviejų potemių, skirtų į kino meną paţvelgti iš dviejų 

fenomenologų – Vivian Sobchack ir Merleau-Ponty – perspektyvų. Gilles Deleuze„o teigimu, 

fenomenologinė perspektyva, kalbant apie kiną, nėra tinkama, nes kinematografinio meno 

kuriamas vaizdas fenomenologijai uţimtų išvestinės, antrinės patirties vietą. Tačiau, galbūt 

fenomenologija pasiūlo naują perspektyvą, kalbant apie kino meną? 

 

Problemos ištirtumas Lietuvoje: 

Kino filosofija, kaip specifinis būdas apmąstyti kinui, Nerijaus Mileriaus 

teigimu, ilgą laiką negalėjo atrasti savo vietos dėl filosofijos ir kino tarpusavio priešiškumo. 

Šį priešiškumo buvimą liudija stoka literatūros kino filosofijos tema. Nors uţsienio autoriai 

(filosofai, reţisieriai, kino kritikai), tokie kaip – Gilles Deleuze„as, Vivian Sobchack, Ronald 

Bogue, David Sterritt, Andrey Tarkovskis ir kiti – jau išleido nemaţai knygų, pateikiančių 

tam tikrą kino filosofijos teoriją, jos skleidimąsi kino meno praktikoje, Lietuvoje ši tema 

išlieka pakankamai nauja bei menkai ištirta.  



6 
 

Nerijus Milerius – šiuolaikinis filosofas, kurio dėmesio centru tampa kultūros 

filosofija, kartu įtraukdama ir kinematografinį meną. Ţurnale „Problemos“ autorius publikavo 

straipsnių ciklą kino filosofijos tematika. Pirmasis straipsnis, pavadintas „Kaip galima kino 

filosofija“
2
 pasirodė 2007 metais. Pagrindiniu tyrimo objektu tampa pati kino filosofija, į 

kurią bandoma ţvelgti iš meno bei filosofijos perspektyvų. Filosofas išskiria tris kalbėjimo 

apie kiną būdus – kinematografininko diskursą, kino istoriko diskursą bei filosofo diskursą. 

Būtent šie trys, iš paţiūros visiškai skirtingi tipaţai, savo vienovę gali surasti kino filosofijoje. 

Antrasis straipsnis, pasirodęs 2010 metais, pavadinimu „Apokaliptinės vizijos kine. 

Filosofinės banalaus ţanro prielaidos“
3
 yra pirmojo straipsnio tąsa. Aptarus kino filosofijos 

galimybės prielaidas, dabar autorius mėgina iš kino filosofo pozicijos interpretuoti 

apokaliptinį kiną, kuris, anot Nerijaus Mileriaus, yra masinės kultūros reiškinys. Šiame 

straipsnyje filosofas mėgina seniau išdėstytą teorinį ţvilgsnį, kuris, kaip jau minėjome, 

susideda iš trijų diskursų, pritaikyti praktikoje, analizuojant pačius kino filmus. Išskirdamas 

dviejų tipų įvykius kine – „maţuosius“ ir „didţiuosius“ – autorius analizuoja laiko bei erdvės 

steigties kine tematiką. Straipsnis „Utopijos ir antiutopijos vizijos kine. Filosofinės banalaus 

ţanro prielaidos“
4
 yra trečiasis cikle. Apibendrinęs bendruosius apokaliptinio kino principus, 

šiame straipsnyje autorius mėgina į kiną paţvelgti iš utopijos ir antiutopijos perspektyvos. 

Nerijaus Mileriaus teigimu, būtent seniau aptartas apokaliptinis kinas bei mokslinės 

fantastikos filmai geba konstruoti antiutopinius ir utopinius vaizdinius, kurie iš netikrumo 

sferos geba mus graţinti į kasdienybę. Be šios straipsnių trilogijos, publikuotos „Problemose“, 

Nerijus Milerius yra parašęs dar keletą straipsnių kinematografinio meno tematika: „ Kino 

„istorija“, kurios niekada nebuvo“
5
, „Nemanau, kad kinas gali būti tuo menu, kuris išgelbės 

pasaulį“.  

Kinematografinio meno tema rašanti Kristina Karvelytė knygoje „Gyvybinis 

polėkis: Bergsono filosofijos interpretacijos“ publikavo savo straipsnį „Kinematografinio 

suvokimo ypatumai Bergsono ir Deleuze„o koncepcijose“
6
. Šio darbo pagrindiniu objektu 

tampa bergsoniškasis kinematografinis mąstymo mechanizmas. Autorės siekis – aptarti 

Henrio Bergsono „kūrybinėje evoliucijoje“ pateikto kinematografinio suvokimo ypatumus, 

laiko ir judėjimo santykius bei kokią įtaką ši teorija turėjo prancūzų filosofo Gilles Deleuze„o 

                                                           
2
 Nerijus Milerius. Kaip galima kino filosofija? // Problemos Nr. 72, Vilnius, VU leidykla, 2007. 

3
 Nerijus Milerius. Apokaliptinės vizijos kine. Filosofinės banalaus ţanro prielaidos // Problemos Nr. 78, 

Vilnius, VU leidykla, 2010. 
4
 Nerijus Milerius. Utopijos ir antiutopijos vizijos kine. Filosofinės banalaus ţanro prielaidos // Problemos Nr. 

79, Vilnius, VU leidykla, 2011. 
5
 Nerijus Milerius. Kino „istorija“ kurios niekada nebuvo // Baltos Lankos Nr. 21/22, Vilnius, Baltų lankų 

leidykla, 2006. 
6
 Kristina Karvelytė. Kinematografinio suvokimo ypatumai Bergsono ir Deleuze„o koncepcijose // Gyvybinis 

polėkis: Bergsono filosofijos interpretacijos, Vilnius, Versus aureus leidykla, 2008. 



7 
 

kino filosofijai. Šis straipsnis yra tąsa 2005 metais apsiginto magistro darbo, kurio 

pavadinimas „Beprotybės interpretacija Gilles Deleuze„o filosofijoje“. Šio darbo viena iš 

potemių, pavadinta „Virtuali erdvė“, buvo skirta nagrinėti kinematografiniam mąstymui, trims 

bergsoniškosioms judėjimo tezėms.  

Filosofiją bei kinematografiją savo darbuose taip pat bandė jungti Jolita 

Januškevičiūtė, publikavusi straipsnius „Bergsono trukmės (duree) sklaida rašymo ir vaizdo 

technikose: M. Prousto romanas, kinematografija ir videografija“
7
 ir „Apie postmodernų 

virtualumo, kino ir esmės diskursą“
8
, taip pat Salomėja Jastrumskytė straipsnyje „Bergsono 

„Kūrybinė evoliucija“ ir transgresinis menas“
9
, Andrius Gudauskas „Komunikacinė 

meditacija, arba kinas kaip filosofinė struktūra“
10

, bei Virginijus Gustas „Filosofijos ir kino 

paraštės: G. Deleuze„o ir J. L. Godard„o susitikimas“
11

. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
7
 Jolita Januškevičiūtė. Bergsono trukmės (duree) sklaida rašymo ir vaizdo technikose: M. Prousto romanas, 

kinematografija ir videografija // Gyvybinis polėkis: Bergsono filosofijos interpretacijos, Vilnius, Versus aureus 

leidykla, 2008. 
8
 Jolita Januškevičiūtė. Apie postmodernų virtualumo, kino ir esmės diskursą // Postmodernizmo fenomeno 

interpretacijos, Vilnius, Versus aureus leidykla, 2009.  
9
 Salomėja Jastrumskytė. Bergsono „Kūrybinė evoliucija“ ir transgresinis menas // Gyvybinis polėkis: Bergsono 

filosofijos interpretacijos, Vilnius, Versus aureus leidykla, 2008. 
10

 Andrius Gudauskas. Komunikacinė meditacija, arba kinas kaip filosofinė struktūra // Informacijos mokslai Nr. 

51, Vilnius, VU leidykla, 2009. 
11

 Virginijus Gustas. Filosofijos ir kino paraštės: G. Deleuze„o ir J. L. Godard„o susitikimas // Literatūra ir 

menas, ţiūrėti: www.culture.lt/lmenas/?leid_id=3315&kas=straipsnis&st_id=17559 



8 
 

Pagrindiniai tyrimo šaltiniai: 

Bergson, H. Kūrybinė evoliucija. – Vilnius, Margi raštai, 2004. 

Bergson, H. Matter and Memory. – London, George Allen and Unwin, 1911. 

Deleuze, G. Cinema 1. – London, Continuum, 2005. 

Deleuze, G. Cinema 2. – London, Continuum, 2005. 

Deleuze, G., Guattari, F. What is philosophy? – New York, Columbia uiniversity Press, 1994. 

Parkinson, D. Kino istorija. – Italija, R. Paknio leidykla, 1999. 

Sobchack, V. The Address of the Eye. – New Jersey, Pirnceton University Press, 1992. 

Tarkovsky, A. Sculpting in Time. – Austin, University of Texas Press, 1987. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 
 

I. KINEMATOGRAFIJOS IR FILOSOFIJOS SANTYKIS 

 

1.1 Nuo kino istorijos prie kino filosofijos 

 

Kinas – viena iš naujausių meno šakų, kurios atsiradimą, nenuostabu,  lėmė XIX 

amţiaus ypatingas potraukis naujiems atradimams, tachnikos tobulinimui, judėjimui ir, 

ţinoma, optinei apgaulei. Būtent pastarąja ir rėmėsi didţioji dauguma išradimų. „Jau 

egiptiečiams buvo ţinoma, kad pamatytas vaizdas kurį laiką išlieka akyse (vaizdo 

persistencija), tačiau net Isaaco Newtono ir Chevalier d„Arcy darbai neturėjo įtakos šiam 

faktui pripaţinti, ir tik 1824 metais Peteris Markas Rogetas tinkamai apibrėţė šį reiškinį kaip 

akies tinklainės gebėjimą išsaugoti vaizdą nuo 1/20 iki 1/5 sekundės po to, kai objektas dingo 

iš regėjimo lauko“
12

, - savo knygoje "Kino istorija“ rašo Davidas Parkinsonas.  

Taip pat, vėliau, buvo įrodyta, jog vaizdas, kurį juostoje regime kaip judantį, 

juda ne dėl tam tikrų akies sandaros ypatumų, bet dėl smegenų funkcijos. Nebesugebėdamos 

joms siunčiamų impulsų suvokti kaip atskirų, smegenys ima juos jungti. Anot Davido 

Parkinsono, smegenys turi tam tikrą suvokimo slenkstį, ţemiau kurio, visi vaizdai ima 

atrodyti kaip tęstiniai. Filmo greitis, kuris, kaip mums ţinoma, yra 24 kadrai per sekundę, yra 

ţemiau šio slenksčio. Todėl mūsų smegenys visiškai atskirus kadrus, nuotraukas ima jungti, 

taip kurdamos vientisą judantį vaizdą: „Dėl vaizdo persistencijos, arba susiliejimo, greitai 

judant kadrams mes nesuvokiame kiekvieno jų atskirai, o dėl „phi fenomeno“, arba, kitaip 

tariant, stroboskopinio efekto, kurį  1912 – 1916 metais išanalizavo Maxas Wertheimeris ir 

Hugo Munsterbergas, mūsų smegenyse atsiranda ryšys tarp vienas po kito besikeičiančių 

statiškų vaizdų, tampančių nenutrūkstamu judėjimu“
13

. Todėl, anot autoriaus, būtent kinas 

tampa pirmąja meno forma, kuri visiškai grindţiama mašinos veikla ir jos kuriama 

psichopercepcine iliuzija.  

Šioje vietoje galima paklausti – ką ši, nuo mašinos veikimo priklausoma, meno 

šaka turi bendro su filosofija? Ar netampama akiplėšomis bandant teigti egzistuojant kino 

filosofiją? Ar šį egzistavimą pripaţinus, iš filosofijos neatimamas jos gyvybinis polėkis ir ji 

nepasmerkiama amţinai tarnystei besisukančioms mašinoms? Ar filosofas, imdamasis kalbėti 

apie kiną, o tuo labiau, pretenduodamas į kino filosofo vietą, netampa paprasčiausiu 

tuščiaţodţiaujančiu kritiku, kuris, verbalizuodamas savo patirtį, ima kurti tekstus apie tekstus, 

                                                           
12

 David Parkinson. Kino istorija. – V., 1995. – P. 7. 

13
 Ten pat, P. 7. 



10 
 

ir taip, anot Tomo Sodeikos, kuris cituoja Georgą Steinerį, pradeda pinti akademinių – 

ţurnalistinių parafrazių, komentarų, nuosprendţių tinklą
14

? 

Galime teigti, jog kinas filosofijos akiratyje atsirado ne taip seniai, todėl, 

savaime suprantama, ne tiek daug filosofų savo kūrinius dedikuoja šiai meno šakai, bei imasi 

gvildenti problemas, atsirandančias tam tikrus filosofinius kontekstus, sąvokas, idėjas 

perkėlus į kinematografinę sferą. Laikas, judėjimas, tikrovė, vaizdinys, materija, vaizduotė, 

perceptas, konceptas, afektas ir dar daug kitų filosofinių sąvokų, padedant tam tikriems 

filosofams, kaip pavyzdţiui, Gilles Deleuze„as, Henris Bergsonas, Vivian Sobchack, atranda 

prieglobstį kino teorijos plotmėje.  

Būtent Gilles Deleuze„as savo knygos “Kinas” pirmojoje dalyje apie vaizdinį–

judėjimą rašė, jog jo siekis – ne sukurti bei aprašyti kino istoriją, bet, greičiau, išskirti tam 

tikrus kinematografinius konceptus. “<…> tam tikra prasme tai – kino istorija, bet “natūralioji 

istorija”. Ja siekiama suklasifikuoti vaizdinių tipus ir juos atitinkančius ţenklus taip, kaip 

skirstomi gyvūnai. Pagrindiniai ţanrai – vesternas, detektyvas, istorinis kinas, komedija ir kt. 

– mums visiškai nieko nepasako apie vaizdinių tipus ir nepateikia jų esminių charakteristikų. 

Planų tipai: stambus, bendras ir kt. – priešingai, jau apibrėţia tipus. Bet yra daug kitų faktorių 

– šviesos, garso, laiko, - kurie taip pat čia akivaizdūs”
15

, - rašo Gilles Deleuze„as. Anot 

filosofo, visas kinas yra sukonstruotas vaizdinio–judėjimo pagrindu, todėl, ţinoma, kino sritį 

reikia mąstyti kaip darnią visumą.  

Grįţtant atgal, svarbu paminėti, jog konceptai, kuriuos siekia savo kino 

filosofijoje išskirti Gilles Deleuze„as, jokiu būdu nėra techniniai, kaip pavyzdţiui, įvairios 

kadrų rūšys, skirtingi kameros judesiai, mechanizmų sudedamosios dalys ir kiti. Taip pat, jie 

nėra ir lingvistiniai, ta prasme, kuria buvo sakoma, jog kinas yra universali kalba, arba ta 

prasme, kuria buvo pasakyta, jog kinas apskritai yra kalba. Kinas, pasak filosofo, greičiau yra 

vaizdų ir ţenklų kompozicija, iki – ţodinis suprantamas turinys (grynoji semiotika). Tai, ką 

mes vadiname kinematografiniais konceptais, yra tam tikri vaizdų ir ţenklų tipai, kurie 

sąveikauja vieni su kitais:” <…> kinas geba atskleisti ar sukurti maksimumą įvairių vaizdinių 

ir – kas ypač pabrėţtina – montaţo pagalba komponuoti šiuos vaizdinius tarpusavyje. 

Egzistuoja vaizdiniai–percepcijos, vaizdiniai–veiksmai, vaizdiniai–afektai, taip pat daug kitų 

vaizdinių tipų. Ir kiekvienu atveju egzsituoja vidiniai ţenklai, kurie charakterizuoja šiuos 

                                                           
14

 Tomas Sodeika. Filosofija ir tekstas. – K., 2010. – P. 40. 

15
 Gilles Deleuze. Apie vaizdinį-judėjimą // Baltos lankos. 21/22. – V., 2006. – P. 78. 



11 
 

vaizdinius tiek jų genezės, tiek jų konpozicijos poţiūriu. Tai nėra lingvistiniai ţenklai, net ir 

tuo atveju, kai turimi galvoje garso ar net balso ţenklai”
16

.  

Visų šių trijų rūšių vaizdinių (vaizdiniai–percepcijos, vaizdiniai–veiksmai, 

vaizdiniai–afektai) vartojimas, anot filosofo, sąlygoja laiko vaizdavimą, bet svarbu paminėti 

tai, kad laikas išlieka netiesioginės reprezentacijos (vaizdavimo) objektu, tiek, kiek jis 

priklauso nuo montaţo ir kyla iš vaizdinio–judėjimo.  

Kinas, kurio kelionė nebuvo tokia ilga, kaip ir filosofija, Gilles Deleuze„o 

manymu, savo kelyje susidūrė su panašiomis problemomis ir pasikeitimais. Viena, ţinoma, 

daugiau iš teorinės pusės, kitas – iš praktinės.  

Per keletą amţių, ţvelgiant nuo Graikų prie Kanto, filosofijoje įvyko revoliucija. 

Pasak filosofo, laiko pavaldumas judesiui buvo apverstas, laikas nustojo būti judesio matu ir 

ėmė vis daţniaus pasirodyti “dėl pačio savęs”. Laikas tampa suirusiu, dezorganizuotu. Jis 

nustoja būti priklausomas nuo judesio, bet, greičiau, judesys tampa priklausomas nuo laiko. 

Kinas, Gilles Deleuze„o akimis ţiūrint, visa tai savotiškai pakartojo. “Vaizdinys–judėjimas”, 

priklausęs klasikiniam kinui, uţleido kelią pokariniu laikotarpiu įsivyravusiam “Vaizdiniui–

laikui‟. Čia laikas tarsi nustoja būti kildinamas iš judesio. Jis ima rodytis pats iš savęs ir pats 

suteikia galimybę iškilti netikram judesiui. Kino filosofas rašo, jog vaizdai nebėra jungiami 

atliekant racionalius iškarpymus ir remiantis tolydumu, bet yra jungiami remiantis netikru 

tolydumu ir iracionaliais iškarpymais. Net kūnas nebėra tuo, kas ištikrųjų juda; judesio 

objektas arba veiksmo instrumentas tampa greičiau laiko plėtotoju ir rodo laiką per savo 

nuovargį ir laukimą. Būtent savo knygoje “Kinas”, o ypatingai antrame jos tome, Gilles 

Deleuze„as ir gvildena laiko problemą, savo tyrimui pasitelkdamas kinematografinį vaizdą bei 

stodamas į spalvingus dialogus su filosofais, kaip pavyzdţiui Henriu Bergsonu, taip pat kitais 

kūrėjais, rašytojais, ţymiais reţisieriais.  

Savo knygoje “Pavaizduotas laikas”
17

, kurią parašė kaip savotišką gidą, 

paaiškinti savo kūrybai, Andrey„us Tarkovskis rašo, jog laikas yra mūsų egzistencijos sąlyga. 

Tai, ką mes esame linkę vadinti mirties akimirka, taip pat yra ir individualaus laiko mirtis, 

kuomet ţmogiškosios būtybės gyvenimas tampa neprieinamas tiems, kas dar gyvi. Laikas, 

kuris, ţinoma, nėra paprastasis linijinis, Tarkovskiui atrodo kaip būtina sąlyga tam, kad 

ţmogus galėtų save suvokti kaip asmenybę. Laikas yra prieţastis, kuri verčia ţmogų 

realizuotis moraline prasme. Anot reţisieriaus, istorija nėra laikas. Evoliucija – taip pat. Jos 

                                                           
16

 Gilles Deleuze. Apie vaizdinį-judėjimą // Baltos lankos. 21/22. – V., 2006. – P. 77-78. 

17
 Anglų kalba ši knyga buvo išleista 1987 metais ir pavadinta „Sculpting in time“. Tačiau, tikslesnis ir kur kas 

lengviau į lietuvių kalbą verčiamas jos pavadinimas skamba taip – „Depicted Time“, reiškiantis „Pavaizduotas 

laikas“. Šioje knygoje Andrey„us Tarkovskis kontempliuoja apie kinematografinį meną, jo ypatybes, gebėjimą 

ţaisti su laiku bei aptaria savo ţymiąją kūrybą.  



12 
 

abi – tik pasėkmės. Laiką geriausiai galėtume apibūdinti kaip būseną, kaip “liepsną, kurioje 

gyvena ţmogaus siela”
18

.  

Dar vienas terminas, kurį Andrey„us Tarkovskis laiko glaudţiai susijusį su laiko 

sąvoka, yra “atmintis”. Laikas ir atmintis yra kaip dvi medalio pusės. Be laiko, ţinoma, 

atmintis tiesiog negalėtų egzistuoti. Atmintis, pasak reţisieriaus, yra dvasinis konceptas. 

Įsivaizduokime, jog kaţkoks ţmogus su mumis dalinasi spalvingais vaikystės prisiminimais, 

įspūdţiais. Visa tai išklausę, mes turime pakankamai informacijos, jog galėtume nutapyti 

išbaigtą to ţmogaus portretą. Todėl, galime įsivaizduoti, kas nutinka ţmogui, netekusiam 

atminties. Andrey„ui Tarkovskiui toks ţmogus – iliuzinės egzistencijos kalinys, netekęs laiko, 

nepajėgus suvokti savo ryšio su jį supančiu pasauliu. Toks ţmogus – pasmerktas amţinai 

beprotybei.  

Kitas svarbus filosofas, siekiant toliau kalbėti apie kinematografinį meną, jo 

raiškos būdą, bei problemas, su kuriomis susiduriame, siekdami kiną interpretuoti bei tirti iš 

filosofinės perspektyvos, yra Henris Bergsonas.  

Kaip jau minėjome seniau, tai mąstytojas, kurio idėjos, galime sakyti, atrado 

savo vietą Gilles Deleuze„o kino filosofijoje. Ir tai, ţinoma, visiškai nenuostabu. Antanas 

Andrijauskas knygoje, kuri yra Hnerio Bergsono filosofinių interpretacijų rinkinys, rašo: 

“Bergsono kaip ir jo pirmtakų koncepcijose kūrybos problemos įgauna universalią prasmę. 

Filosofas pasaulį traktuoja kaip milţinišką kosminį, kupiną vitališko polėkio meno kūrinį, o 

daugelį savo kategorijų (trukmė, gyvybinis polėkis, menas) aiškina kaip skirtingas viską 

aprėpiančio kūrybinio prado raiškos formas. <…> kūrybinis pradas iš tikrųjų atitraukia ţmogų 

nuo kasdieninių rūpesčių, perkelia jį į kitą, “tikrąją” dvasinės tikrovės suvokimo plotmę. Čia 

tarsi išnyksta mūsų asmeninio “aš” dirbtinis santykis su “netikruoju” pasauliu ir atsiskleidţia 

dramatiška vidinio gyvenimo tėkmė, padedanti mąstančiam ţmogui paţinti tikrovę, suvokti 

jos esmę ir kartu tobulėti”
19

. Visiškai nenuostabu, jog taip išaukštindamas bei 

sureikšmindamas šį kūrybinį pradą, Henris Bergsonas jį laikė pačia aukščiausia vertybe. 

Apskritai, atsiţvelgiant į filosofo idėjas bei pasisakymus apie kūrybą, šį mąstytoją galime 

laikyti savotišku meno gynėju, kas, daţnai gali pasirodyti, yra gana reta pozicijas filosofų 

tarpe. Taip yra būtent todėl, kad kūryba nėra racionali, intelektualinė veikla, o greičiau – 

dvasios polėkis, kaţkas iracionalaus, sunkiai apmąstomo.  

Anot Antano Andrijausko, nesuklysime teigdami, jog: “Estetinė sfera Bergsonui 

buvo ne tik dvasiškai artima, tačiau ir gerai paţįstama. Jo pasaulėţiūrai būdinga romantinė 

                                                           
18

 Andrey Tarkovski. Sculpting in Time. – Austin., 1987. – P. 57. 

19
 Gyvybinis polėkis: Bergsono interpretacijos. – V., 2008. – P. 41. 



13 
 

filosofijos ir meno (poezijos, muzikos) suartinimo arba, kitais ţodţiais tariant, filosofinės 

problematikos estetinimo tendencija. Estetiškumas sudaro giliausią Bergsono intuityvistinės 

filosofijos savastį, kadangi čia iškyla vaizdiniais mąstančio menininko pasaulio vizija, o 

gyvenimo filosofijos idėjos nuolatos susipina ir prasismelkia su estetikos bei meno 

filosofijos”
20

. Tačiau čia galima paklausti – koks Henrio Bergsono indėlis, neskaitant 

kūrybinio polėkio pilnos filosofijos, tiriant kinematografinį meną?  

Būtent laiko, o dar tiksliau, trukmės analizė tampa kertiniu akmeniu, 

analizuojant kiną, bei jo kuriamo vaizdo skirtumą nuo tikrovės. Apskritai, galime teigti, jog 

trukmės sąvoka yra iš pamatinių Henrio Bergsono filosofiniame diskurse. Anot filosofo, 

trukmė gali būti dviejų rūšių: pirmoji – tai realioji trukmė, kurią galime traktuoti kaip kūrybą, 

antroji – tai tiesiog trukmė, kurią Henri Bergsonas įvardina kaip kinematografinį kūrybos 

principą: “Kinematografiniam principui būdingas skaidymo, dalymo, matavimo, 

kombinavimo, vienus judėjimus su kitais lyginimo nenutrūkstantis principas, jis remiasi 

galutiniais taškais, tuo tarpu realioji trukmė išreiškia intervalus ir judėjimo susiliejimą su 

tapsmu, nurodo į formų persmelktumą (buvusios su esama ir būsima), į naujų, atsirandančių iš 

šios persmelkimo alchemijos, formų kūrybą, plėtotę”
21

. 

Siekiant įsismelkti į kiekvieną šių trukmių rūšį, privalome naudoti skirtingas 

priemones, „įrankius“. Realiosios trukmės, kurią mes traktavome kaip kūrybą aukščiausia 

prasme, priemonė, ţinoma, yra intuicija, kuri yra betarpiška. Tuo tarpu tiesiog trukmės, kurią 

mes pavadinome kinematografiniu kūrybos principu, instrumentu tampa intelektas, kuris geba 

išskirti laiką kaip tam tikrus atskirus, bet kokio laiko momentus. Būtent šio kinematografinio 

metodo, kurį savo knygoje „Kūrybinė evoliucija“ taip detaliai aprašė Henris Bergsonas, 

pavyzdţiu, vizualizacija gali tapti kinas, kinematografinė juosta su savo atskirų kadrų jungimo 

principais: „Kinematografinėje juostoje vaizdų, vienas kito tęsinių judėjimą apsprendţia 

linijinis kadrų jungimo principas. Aparato funkcija kiekvienam judėjimui suteikia singuliarios 

trukmės individualumą, sujungtą į anoniminių kadrų seką, vaizdų kaleidoskopą“
22

.  

Anot Henrio Bergsono, kine vyrauja linijinis laikas. Kalbant apie kadrų jungimo 

principą, su tuo turėtume sutikti. Tačiau, čia kyla klausimas, ar šiuolaikiniame vizualiniame 

mene, kuris primena Gilles Deleuze„o pasiūlytą rizomos modelį, vis dar vyrauja šis linijinis 

laikas? Naikindami seniau taip mėgtą linijinį siuţetą, uţmerktomis akimis iškarpydami juostą 

bei vėliau ją sujungdami racionalumo neturinčia seka, ţaisdami detalėmis, kameros judesiais, 

                                                           
20

 Gyvybinis polėkis: Bergsono interpretacijos. – V., 2008. – P. 42. 

21
 Ten pat, P. 182. 

22
 Ten pat, P. 182. 



14 
 

modernieji meninininkai, reţisieriai, kinematografai suardo seką, kuri seniau buvo laikoma 

tam tikru, savaime suprantamu dalyku. Kas nutinka su tokio meno kūrinio laiku, vaizdu, 

erdve, judėjimu joje? 

Gilles Deleuze„as savo knygoje „Kinas“ (antrame tome), naudodamas Jean-Luc 

Godard„o filmus kaip pavyzdį, teigia, jog montaţas, pasitelkus atsitiktinius iškarpymus, 

įgauna visiškai naują prasmę. Anot filosofo, Jean-Luc Godard„o filmuose, esme tampa ne 

tvarkinga vienas po kito einančių, tvirtai prasme susietų vaizdų seka, bet, visiškai priešingai, 

tam tikros asociacijos. Čia nustojama reikalauti visiškos harmonijos: „ <...> įprastam 

pasakojimo laiko ir erdvės vieniui sutraukyti Naujosios bangos kūrėjai sąmoningai naudojo ir 

specifines kino priemones: diafragmą, trūkčiojantį kameros judėjimą, filmavimo greičių kaitą, 

staigius kameros judesius artėjant prie objekto ir šoliuojančius plano jungimus. Be to, jie 

atkreipė ţiūrovų dėmesį į kino polinkį savianalizėn ir autoriaus galią ne tik sukurti filmą, bet 

įtakoti ir jo suvokimą. Iš tiesų jiems taip rūpėjo perteikti savo darbų „filmiškumą“, kad 

daugelis net į veiksmą įterpdavo filmo gamybos kadrų. Technikos naujoves papildė ir 

dramaturgijos eksperimentai – neaiškūs prieţastiniai ryšiai, apgaulingi tono pasikeitimai, 

nukrypimai, neapibrėţti veikėjų motyvai ir dviprasmiškos išvados – visa tai papildė estetinį 

nuotolį tarp ţiūrovo ir filmo“
23

, - savo knygoje „Kino istorija“ rašė Davidas Parkinsonas. 

Greta šių didţių autorių, kaip Gilles Deleuze„as ir Henris Bergsonas, galima 

paminėti dar vieną - Vivian Sobchack, kuri į kiną ţvelgia iš fenomenologinės perspektyvos. 

Anot autorės, pirmasis klausimas, kurį turėtume sau uţduoti, ţinoma, būtų toks – kas yra pats 

filmas, kaip mes jį galėtume apibrėţti, įvardinti? Pasak Vivian Sobchack, kas dar galėtų būti 

filmas, jei ne „patirties išraiška remiantis pačiu patyrimu“. Filmas yra matymo veiksmas, 

kuris pats save padaro matomu. Tai klausimo veiksmas, kuris pats save padaro girdimu. Taip 

pat tai aktas fizinio ir apmąstyto judesio, kuris padaro save juntamu ir suprantamu. 

Objektyviai demonstruoto, vizualiai ir audio būdu mums išreikšto, filmo matymo, girdėjimo ir 

judėjimo veikla, reiškiasi persismelkiančioje, pirminėje ir įkūnitoje kalboje, kuri, anot 

filosofės, teikia pamatą antrinei, maţiau diskretiškai, sistematiškai, maţiau „laukinei“ 

bendravimo prasmei. Kinas turi gebėjimą išreikšti buvimo gyvu būdus, jų visiškai 

nepakeisdamas. Būtent juos mes vadiname tiesiogine patirtimi. Kinas turi gebėjimą, 

pirmykštes kalbos šaknis padaryti matomomis ir girdimomis. 

Kinas, kaip savo kalbos įrankį, naudoja įkūnytos egzistencijos apraiškas. Jei 

tiksliau, tai būtų – matymas, klausa, fizinis ir mąstomas judesys. Taip pat, galime teigti, jog 

jis naudoja ir tam tikras tiesioginės patirties struktūras, kaip, pavyzdţiui, centravimas ir 

                                                           
23

 David Parkinson. Kino istorija. – V., 1995. – P. 186. 



15 
 

kūniškas egzistencijos išsidėstymas santykiuose su objektų ir „kitų“ pasauliu, kurios tampa 

pagrindu jo kalbos struktūroje. Apskritai, filmas turi gebėjimą ir, ţinoma, pakankamai 

kompetencijos, ne tik laikyti prasmę savyje, bet ir išreikšti ją per unikalią ir sistematišką 

bendravimo formą. 

Grįţtame prie seniau minėto teiginio, jog filmas yra patirties išraiška remiantis 

pačiu patyrimu. Tarkime, jog sėdime kino teatre ir ţiūrime filmą. Šį filmą mes suvokiame 

kaip „protingą“, tai yra – nešantį tam tikrą prasmę. Mes esame įtraukti į pasaulį bei į vizualaus 

buvimo veiklą. Patirtis yra tiek paţįstama, kiek ji yra intensyvi, ryški. Vivian Sobchack teigia, 

jog tuomet, kai mes stebime išraiškingą kito patirties ekspersiją, mes, taip pat, išreiškiame 

savo suvoktą patirtį.  

Gilles Deleuze„as ir Felix Guattari knygoje ‚Kas yra filosofija?“ rašo, jog mintį, 

kuri, beje, gali įgyti tris skirtingas formas – meno, mokslo ir filosofijos –  mes galime 

charakterizuoti remdamiesi jos nuolatiniu susidūrimu su chaosu bei siekimu tam tikrą „planą“ 

pateikti virš chaoso. Anot autorių, filosofijos tikslas – išsaugoti begalybę, suteikiant jai 

pastovumo bei logiškumo. Mokslas, priešingai, išsiţada begalybės tam, kad įgytų jam taip 

reikiamų uţuominų. O meno pagrindinis siekis yra sukurti kaţką baigtinio, kas gebėtų atkurti, 

gyvybei prikelti pačią begalybę. Apibūdinus šias tris minties formas, tampa įdomu, kuriai iš jų 

priklauso kinas? Savo knygos skyriuje „Kinas kaip menas. 1908 – 1930 m.” Davidas 

Parkinsonas rašė: “1916 m. kino manifeste italas futurizmo pradininkas F. T. Marinetti 

pavadino kiną „nauju, gerokai gyvesniu ir kur kas daugiau aprėpiančiu menu nei kuris kitas, 

tačiau, - tęsė jis, - be kai kurių filmų apie keliones, medţioklę bei karus, kino kūrėjai menkai 

ką ir tepasakė, tik bruko mums didesnes ar menkesnes senamadškas dramas. Kinas – 

autonomiškas menas“
24

. Kai kuriems reţisieriams, kinas yra menas, todėl jie tampa 

savotiškais menininkais. Kai kuriems filosofams, kinas – transcendentinė ervė, kurioje 

filosofija gali ir, galbūt, turi atrasti savo vietą. Kai kuriems ţiūrovams, kritikams, kinas – 

tiesiog mašinos priversti bėgti vaizdai, neturintys nei itin didelės prasmės, o tuo labiau – 

paslėptos minties. Tačiau, galbūt, kinas savyje talpina visas tris seniau minėtas minties 

formas. Jis atsirado ir veikia mokslo bei technikos dėka. Kartais, stulbindamas preciziškai 

nufilmuotais vaizdais, jis primena mums meno formą. Ir kartais, talpindamas savyje tam 

tikras istorijas, kurios yra kino juostoje uţrakintas gyvenimas, kinas tampa filosofija. Bet jau 

tuo norėtųsi tikėti.  

 

 

                                                           
24

 David Parkinson. Kino istorija. – V., 1995. – P. 34. 



16 
 

II. FILOSOFINĖ LAIKO REFLEKSIJA KINEMATOGRAFIJOJE 

 

2.1 Henrio Bergsono trukmės teorija 

 

Tarkime, priešais mūsų akis – bėgių platforma, besimaudanti saulės 

spinduliuose. Aplink ją vaikšto būrelis vyrų ir moterų. Iš vaizdo rėmų gelmės išnyra tiesiai 

link kameros artėjantis traukinys. Tai – Auguste ir Louis Lumiere„ų sukurtas filmas 

„L„Arrivee d„un Train en Gare de La Ciotat“
25

 („Traukinio atvykimas į stotį“), kuris truko tik 

pusę minutės. Pirmą kartą parodţius šį filmą, teatre prasidėjo panika, ţmonės pašoko iš savo 

vietų, stengėsi pasprukti. 

Anot garsaus reţisieriaus Andrey„aus Tarkovskio, būtent tą akimirką, kuomet 

buvo sukurtas šis filmas – gimė pats kinas, o kartu su juo ir nauja meno šaka. Būtent tada, 

pirmą kartą meno ir kultūros istorijoje, ţmogus atrado priemonę kaip sugriebti ir, ţinoma, 

pavaizduoti patį laiką, jo tėkmę, poveikį. Galėdamas sustabdyti, prasukti, pakartoti tam tikrą, 

kinematografinėje juostoje uţfiksuotą laiką (įvykį, veiksmą, kaitą), ţmogus tapo savotišku 

dievu, galinčiu valdyti tai, kas atrodo visiškai neapčiuopiama. Pasak reţisieriaus, vieną kartą 

pamatytas ir įrašytas laikas, metalinėse deţutėse gali būti saugomas labai ilgą laiką, galbūt, 

net „amţinai“. Panašiai apie laiką, apgyvendintą kinematografinėje juostoje, mąsto ir lietuvių 

reţisierius, Nacionalinės premijos laureatas Audrius Stonys. Jonos Dagio ir Nerijaus 

Mileriaus sudarytame DVD diske „Klasikinės ir šiuolaikinės filosofijos problemos“ 

kalbinamas reţisierius teigia: „Aš manau, kad su kino atsiradimu laikas tapo labiau 

apčiuopiamas. Atsirado galimybė „konservuoti“ laiką, atsukti jį vėl, vėl ir vėl, ir tas ţaidimas 

su laiku sugriovė laiko tiesiąją, laiko vektorių. Yra reţisierių, kurių visa kūryba remiasi 

ţaidimu su laiku, tarkim, toks yra Jonas Mekas. Pagrindinis veikiantysis asmuo jo kine yra 

laikas. Įdomus toks faktas, kad jisai pradeda montuoti medţiagą tik praėjus trisdešimčiai 

metų. Tai, ką jisai filmuoja šiandien, pradės montuoti, ţiūrėti, perţiūrinėti po trisdešimties 

metų tam, kad ta realybė ir tos akimirkos įgautų visiškai kitokį skambesį, visiškai kitą vertę. 

Dar vieną dimensiją, kurios šiaip jau nėra“
26

. 

Tačiau, čia galima paklausti – kokiu gi formatu šis laikas yra įrašomas? 

Andrey„us Tarkovskis teigia: „Leiskime jį mums apibrėţti kaip faktinį. Faktas gali susidėti iš 

įvykio, judančio ţmogaus arba iš bet kokio materialaus daikto, objekto; arba dar daugiau, 

                                                           
25

 Tai prancūzų trumpametraţis, juodai baltas, nebylusis filmas, reţisuotas ir išleistas brolių Lumiere. Šis filmas 

pirmą kartą buvo parodytas ne per pirmąjį brolių reţisierių Prancūzijoje organizuojamą kino seansa 1895, 

gruodţio 28 dieną, tačiau tik 1896 metu sausio mėnesį. 

26
 Jonas Dagys ir Nerijus Milerius. Klasikinės ir šiuolaikinės filosofijosproblemos (DVD). – V., 2008.  



17 
 

objektas gali būti vaizduojamas kaip visiškai nejudantis, nesikeičiantis tol, kol šis nejudrumas 

egzistuoja tikrojo laiko eigoje“
27

. Apskritai, galima teigti, jog pati didţiausia kino vertybė, jo 

privalumas, skiriantis jį nuo kitų, ţymiai uţ jį senesnių menų, yra jo gebėjimas pasisavinti 

laiką, jį tarsi sutraukti į save kartu su visa materialia realybe, su kuria jis taip nenutraukiamai 

ir tvirtai susijęs. 

Trumpai aptarus laiko koncepciją iš ţymaus reţisieriaus Andrey„as Tarkovskio 

perspektyvos, toliau į kinematografijos meną bus mėginama ţvelgti filosofų akimis. 

Pirmasis jų – Henris Bergsonas, kurio filosofinės sistemos pamatinė sąvoka, 

kaip jau minėjome seniau, yra laikas, arba tiksliau – trukmė. Būtent ją mąstytojas skyrė į dvi 

dalis. Šiame skyriuje ir bus bandoma aptarti bergsoniškojo laiko sąvoką bei jos sąsajas su 

kinematografiniu menu, vizualinių medijų filosofija: “Bergson mintis aktuali, apmąstant 

rašymo ir vaizdo technikas literatūroje, kinematografijos bei šiuolaikinės videografijos 

praktikose kaip reprezentacijos galimybes apskritai išreišti tikrovę, konkrečią trukmę”
28

.  

Savo knygoje “Kūrybinė evoliucija” filosofas teigia, jog: “<…> tikrovė – ar tai 

būtų materija, ar dvasia – išliko prieš mus kaip amţinas tapsmas. Ji kuriasi arba yra, bet 

niekada nėra kaţkas gatava. Tokia yra dvasios intuicija, kurią patiriame, kai pašaliname 

uţdangą, skiriančią mus nuo mūsų sąmonės”
29

. Tačiau, anot mąstytojo, būtent mūsų 

intelektas, kuris visuomet yra uţsiėmęs veiksmo reikmėmis, apsiriboja momentinių, o tai yra 

statiškų, materijos tapsmo nuotraukų darymu. Būtent šioje vietoje ir susiduriame su didţiausia 

problema mąstant trukmę bei judėjimą.  

Henrio Bergsono manymu, mūsų sąmonė, besitaikydama prie intelekto, pati tarsi 

apanka, gyvenime ima regėti tik tai, kas jau yra gatava, ir tik neaiškiai geba jausti, kaip visa 

tai kuriama. Taip mąstantis ir tikrovę regintis ţmogus yra uţstrigęs fragmentuose: „ <...> 

jeigu svarstydami apie tikrovės prigimtį ţiūrime į ją taip, kaip reikalavo mūsų praktinis 

interesas, daromės nepajėgūs matyti tikrąją evoliuciją, esminį tapsmą. Iš tapsmo mes 

pastebime tik būsenas, iš trukmės – tik akimirkas, o kai kalbame apie trukmę ir tapsmą, 

galvojame visai ką kitą“
30

. Toks ţmogus – pasiduodantis iliuzijai, jog apie judėjimą galime 

mąstyti remiantis kaţkuo nejudančiu, apie nepastovumą remiantis pastovumu. Įdomu tai, jog 

būtent šios, neseniai minėtos ir Henrio Bergsono aprašytos, momentinės materijos tapsmo 

nuotraukos, kurias įgudusiai daro intelektas, labai primena kinematografinę juostą, o dar 

                                                           
27

 Andrey Tarkovski. Sculpting in time. – Austin., 1987. – P. 63. 

28
 Gyvybinis polėkis: Bergsono interpretacijos. – V., 2008. – P. 179. 

29
 Henri Bergson. Kūrybinė evoliucija. – V., 2004. – P. 297/ 

30
 Ten pat, P. 298. 



18 
 

tiksliau, atskirus kadrus, iš kurių, optinės apgaulės ir mūsų smegenų netobulumo pagalba, 

sukuriama vaizdo judėjimo iliuzija. Tačiau apie tai truputį vėliau. 

Tam, kad galėtume toliau judėti aptariant bergsoniškąją laiko (trukmės) teoriją, 

pirmiausiai, turėtume atsigręţti į fizikus. 

I.Newtonas teigė, jog abosoliutus, tikslus, matematinis laikas pats savaime ir iš 

savo prigimties teka tolygiai nesusijęs su niekuo išoriškai ir dar kitaip vadinamas trukme. 

Taip pat, kad absoliuti erdvė savo prigimtimi nesusijusi su niekuo išoriškai, lieka visada 

panaši ir nejudanti. Ši teorija vyravo maţdaug iki XIX amţiaus vidurio. Laikas ir erdvė buvo 

traktuojami tarsi du gyvybės pradai, kurie egzistavo nepriklausomai nuo materijos ir, ţinoma, 

vienas nuo kito. Vėliau, XX amţiuje, buvo pripaţinta, kad realaus laiko begalinis dalumas yra 

negalimas. Tuo metu įsigali kita teorija – A. Ensteino „Specialioji reliatyvumo teorija“, kuri 

buvo aprašyta 1905 metais straipsnyje “Apie judančių kūnų elektrodinamiką“. Anot šios 

teorijos, jei atsiţvelgsime į tai, jog šviesos greitis vakuume yra visuomet vienodas visomis 

kryptimis, nepriklausomas nuo šaltinio bei nuo stebėtojo judėjimo greičio, prieisime išvadą, 

kad kuo greičiau mūsų objektas juda, tuo lėčiau jam slenka laikas. Su visu tuo sutikus, šioje 

teorijoje aptinkamas labai įdomus faktas – laikas nėra vienodas visiems stebėtojamas. Tai šiek 

tiek sunku suvokti, tačiau kaip pavyzdį galime pateikti fiziko P. Langevino mintinį 

specialiosios reliatyvumo teorijos uţdavinį, kuris buvo pavadintas „Dvynių paradoksas“. 

Tarkime, jog vienas iš dvynių iškeliauja į kosminę kelionę raketa, kurios greitis 

yra artimas šviesos greičiui. Antrasis dvynys yra paliekamas ţemėje. Išvada gauta šiame 

uţdavinyje byloja, jog tas brolis, kuris išskrido raketa, sugrįš jaunesnis uţ tą, kuris liko 

ţemėje. Čia, ţinoma, galime savęs paklausti, kodėl laikas dviejų brolių atţvilgiu judėjo taip 

skirtingai? Kodėl vienas brolis seno lėčiau nei antrasis, nors, bent jau taip atrodo, abu broliai 

judėjo vienas kito atţvilgiu? Tačiau, anot tyrimo, ţemė ir raketa nėra simetriškai susiję. Ţemė, 

anot fiziko, visu kelionės laiku yra toje pačioje tam tikroje būsenoje, o raketa – net trijose: ji 

tolsta nuo ţemės, taip pat, ji daro posūkį ir, ţinoma, grįţta.  

Nebūnant fizikais, tokias mąstymo vingrybes sunku apčiuopti, tačiau akivaizdu 

tai, jog net tokios teorijos, būdamos mokslinėmis, galėjo, o, turbūt, vienaip ar kitaip, ir įtakojo 

tam tikras filosofų idėjas laiko atţvilgiu (o galbūt, atvirkščiai): „Einsteino reliatyvumo teorija 

yra unikali erdvės ir laiko teorija, reikėtų sakyti erdvėlaivio teorija, kuri iš principo keičia 

erdvės ir laiko suvokimą pirmiausia fizikoje. Bet tai nėra absoliuti naujovė. Prie to, ką sukūrė 

Einsteinas, artėta gana ilgai. Viena vertus, Einsteino teorija išlaiko klasikinius niutoniškosios 

fizikos pagrindus, kita vertus, prie Einsteino teorijos buvo einama nuo Leibnizo ir viso 

reliacionizmo. Tad reliatyvumo teorijai įtakos darė kai kurios tokių autorių, kaip Leibnizas, 

Machas, Poincaré, idėjos. Todėl nors reliatyvumo teorija priskiriama vienam autoriui, bet ji, 



19 
 

kaip reliacionistinis erdvės ir laiko traktavimas, natūraliai klostėsi praktiškai nuo Leibnizo 

laikų. Popperis tokią konceptualią tąsą įţvelgia nuo elėjiečių ir Aristotelio“
31

. 

Šiek tiek apţvelgus laiko koncepciją iš istorinės mokslinės perspektyvos, 

grįţtama prie filosofijos bei Henrio Bergsono, būtent kurio teorijoje taip ryškiai matosi laiko 

ir erdvės atskyrimas: „Erdvė homogeniška, laikas heterogeniškas. <...> Todėl galime manyti, 

kad laikas suvokiamas kaip homogeniško mediumo forma yra juokingai netikras konceptas. 

<...> Homogeniškas laikas aptinkamas moksle, kur jis pajungiamas erdvei. Ervės ir laiko 

skirties idėja buvo pagrįsta dar Descarteso filosofijoje: kūnas kaip tįsi substancija siejama su 

erdve (tįsumas erdvėje), o siela kaip mąstančioji substancija siejama su laiku (tas, kas juda, 

turi sielą ir juda laike)“
32

. Galima teigti, jog pagrindinis filosofo tikslas – atsikratyti bet kokio 

laiko suerdvinimo. Laiką galima traktuoti kaip visiškai nedalomą ir priklausantį intuicijos 

sferai. Erdvė, anot Henrio Bergsono, yra visiškai priešinga, ji – intelekto pasaulio dalis. 

Būtent intelektui, nors jį ir galime apibūdinti “protingu”, yra begalo sunku suvokti laiko kaitą, 

todėl jis imasi laiko suerdvinimo, o tuo pačiu, ir jo skaidymo. Toks suerdvintas laikas, 

ţvelgiant iš bergsoniškosios perspektyvos, yra netikras.  

Tačiau, kad ir kaip visa tai graţiai skambėtų, sunku suvokti šį laiko 

nuerdvinimą. Juk vienaip ar kitaip, apie laiką visuomet kalbame iš ţmogaus perspektyvos, ar 

kalbėtume apie intelektą, pavaldų mokslui, ar apie bergsoniškąją intuiciją. O juk ţmogus yra 

ir erdvinė ir laikinė būtybė, todėl, kaip galime kalbėti apie laiką, neakcentuodami ervės ir 

atvirkščiai. “Laikas, pasak Bergsono, pirmiausia sietinas su vidinio gyvenimo trukme, su 

trukmės intuicija – svarbiausiu jo filosofijos principu. Todėl trukmės (duree) sąvoka yra 

vienas kertinių akmenų subjekto laiko sampratai pagrįsti. Trukmė yra laiko pagava sąmonėje. 

Be to, trukmė yra laiko esmė”, - rašoma knygoje “Gyvybinis polėkis: Bergsono filosofinės 

interpretacijos”
33

. 

Skaitant Henrio Bergsono “Kūrybinę evoliuciją” galima paklausti – ar ţmogus, 

būdamas toks pavaldus intelektui, geba mąstyti pačią trukmę, kuri, anot filosofo, yra susijusi 

su intuicija?  

Nesuklystama pasakius, jog tikroji intelekto paskirtis – vadovauti veiksmams. 

Atliekant tam tikrą veiksmą, dėmesys visuomet yra nukreipiamas į galutinį rezultatą ir taip, 

ţinoma, dėmesio visiškai netenka priemonės, kuriomis mes siekiame šio tikslo. Kas tuomet 

                                                           
31

 Jonas Dagys ir Nerijus Milerius. Klasikinės ir šiuolaikinės filosofijosproblemos (DVD). – V., 2008. 

32
 Gyvybinis polėkis: Bergsono interpretacijos. – V., 2008. – P. 112. 

33
 Ten pat, P. 114. 



20 
 

nutinka? Anot filosofo, judesiai, kurie sudaro mūsų bet kokį veiksmą, tarsi išsprūsta nuo mūsų 

sąmonės. 

Tarkime, jog dabar turime įsivaizduoti rankos arba kojos pakėlimo veiksmą. 

Visiškai natūralu, jog mūsų intelektas suformuoja jau atlikto veiksmo vaizdą. Taip nutinka 

todėl, jog jis nesugeba įsivaizduoti visos maţų judesių, įsitempimų ir kitų judesių sekos. Jis 

iškart peršoka prie tikslo, kuris yra jau gatavas, atliktas mūsų veiksmas. “Protas iškart eina 

prie tikslo, tai yra schematiškai ir supaprastintai mato jau tariamai atliktą veiksmą. Tada, jeigu 

joks priešingas vaizdinys nesustabdo pirmojo vaizdinio veiksmo, atitinkami veiksmai patys 

savaime ima uţpildyti schemą, tarsi traukiami jos tarpų tuštumos. Taigi intelektas parodo 

mūsų veiklai tik siektinus tikslus, tai yra atvangos taškus. Ir nuo vieno pasiekto tikslo iki kito 

pasiekto tikslo, nuo atvangos iki atvangos mūsų veikla juda šuoliais, kurių metu mūsų sąmonė 

kiek įmanoma nusigręţia į šalį nuo atliekamo judesio, kad ţiūrėtų tik iš anksto susidarytą 

atlikto judesio vaizdą”
34

, - rašo Henris Bergsonas.  

Anot autoriaus, tam tikrą kūno nekintamą nuotrauką mes vadiname forma. Ji 

apibrėţia tam tikrą statiškumą. Kuomet šis stebimas kūnas pakinta, esame linkę teigti, jog 

kūnas pakeitė formą. Tačiau tai nėra visiškai teisinga. Henris Bergsonas savo knygoje 

“Kūrybinė evoliucija” rašo, jog mūsų minėtas kūnas savo formą keičia kiekvieną akimirką. O 

jei norėtume išsireišti dar tiksliau, galime teigti, jog formos apskritai nėra, nes ji yra 

nejudrumas, o realybė juk yra nuolatinis judėjimas. Realus gali būti tik nuolatinis formos 

kismas. Tačiau ir čia intelektas sugeba įsitaisyti patogiai. Kuomet mūsų minėtos daikto 

formos nuolatos keičiasi, daţnai, šis kismas yra minimalus, menkai pastebimas, todėl mūsų 

intelektas yra linkęs visa tai vistiek priskirti vienam vidutiniam vaizdui. Iš to suprantame, jog 

mūsų intelektas savotiškai yra pasmerktas būti kamera apsikausčiusiu fotografu, 

nenustojančiu daryti momentinių nuotraukų, ardančių tikrojo laiko tėkmę bei judėjimo, 

tapsmo tolygumą. “”Kūrybinėje evoliucijoje” filosofas, apeliuodamas į dinamiško 

kinematografinio tikrovės fiksavimo metodo galimybes, sako, kad uţuot priartėję prie vidinio 

daiktų kūrimosi, mes įsikuriame nuošaly tam, kad dirbtinai pavaizduotume jų tapsmą. Mes 

tarsi fiksuojame tekančios tikrovės akimirkų nuotraukas, ir kadangi jos būdingos tai tikrovei, 

mums pakanka jas sunarstyti išilgai kokio nors abstraktaus vienpusiško nematomo kūrimosi, 

glūdinčio paţinimo aparato esmėje, “idant būtų pamėgdţiota tai, kas būdinga pačiam 

kūrimuisi””
35

, - rašo Antanas Andrijauskas.  

 

                                                           
34

 Henri Bergson. Kūrybinė evoliucija. – V., 2004. – P. 325. 

35
 Gyvybinis polėkis: Bergsono interpretacijos. – V., 2008. – P. 36–37. 



21 
 

2.2 Bergsoniškoji kinematografinio laiko koncepcija 

 

Kaip jau minėta praeitame skyriuje, Henris Bergsonas išskiria dviejų tipų 

trukmę. Pirmoji – realioji trukmė, kurią dar galime pavadinti “kūrybos” sąvoka. Antroji – 

tiesiog trukmė, kuri, anot filosofo, gali būti vadinama “kinematografine kūryba”. Būtent 

antroji, tiesiog trukmė, labiausiai tinkama kalbant apie kinematografinį meną. Būtent 

pastarąjai čia ir skiriame daugiau dėmėsio. 

Vaizdų jungimas kinematografinėje juostoje yra gera iliustracija Henri Bergson 

aprašytai kinematografinei trukmei, kuri yra linijinio paţinimo simbolis. Turėdama jai 

suteiktą ilgio matą, kinematografinė trukmė gali būti skaidoma, o, tiksliau, turi būti skaidoma. 

Ji sudėta iš atskirtų momentų (momentinių nuotraukų), todėl galime teigti, jog ši trukmė 

neapeliuoja į visumą, o kalba tik apie dalis. Savo knygoje “Kūrybinė evoliucija” Henris 

Bergsonas pateikia puikų pavyzdį, iliustruojantį tokios trukmės ir šalia esančio judesio 

mechaniškumą. Anot filosofo, kinematografinės juostos pavyzdys tinka kalbant apie mūsų 

intelektą, bei ţmogaus nesugebėjimą suvokti tikrosios trukmės, pastebėti tikrojo judesio. 

Taigi, grįţkime prie minėtojo pavyzdţio. 

Tarkim, jog nusprendţiame atkurti ţygiuojančio pulko vaizdą ir jį pateikti 

ekrane. Ano Henrio Bergsono, vienas iš būdų būtų toks – iškirpti kareivių figurėles, joms 

suteikti ţmogišką judesį ir visa tai sukomponuoti ekrane. Tačiau, ar toks judesys atrodys 

tikras? Ţinoma, jog ne. Antrasis būdas – pasitelkiant tobulesnę techniką, būtent - 

kinematografą. Tam reikia padaryti daug ţygiuojančio pulko momentinių nuotraukų, jas 

perkelti į ekraną ir paleisti jas keistis kaip įmanoma didesniu greičiu. 

Kinematografo pagalba, nejudančio pulko nuotraukos, besikeičiančios 

tarpusavyje, sudaro judančių kareivių įvaizdį. Tai - optinė apgaulė, apie kurią rašėme 

pirmame įţanginiame skyriuje, kuomet minėjome, jog mūsų smegenys turi slenkstį, ţemiau 

kurio vaizdai mums atrodo kaip tęstiniai. Būtent tai nutinka kinematografinėje juostoje, kuri 

yra 24 kadrai per sekundę. Tačiau, anot mąstytojo, neturėtume apsigauti manydami, jog iš 

paprastų nuotraukų visuomet galime sukurti judėjimą. Anot jo, tam reikia kaţko, kame būtų 

šis judėjimas. Šiuo atveju, tai yra aparatas, kinematografas: “Tam, kad vaizdai atgytų, reikia, 

jog kur nors būtų judėjimas. Kaip tik todėl, kad vyniojasi kinematografinė juosta ir įvairios 

scenos fotografijos paeiliui pateikiamos kaip viena kitos tęsinys, kiekvienas scenos veikėjas 

įgyja judrumą: jis suveria visas viena po kitos einančias savo padėtis ant nematomo 

kinematografinės juostos judėjimo. Vadinasi, iš esmės procesą sudaro sugebėjimas išgauti iš 

visų judesių, būdingų visoms figūroms, beasmenį, abstraktų ir paprastą judėjimą, taip sakant, 

judėjimą apskritai, įdėti jį į aparatą ir atkurti kiekvieno atskiro judėjimo individualumą 



22 
 

sujungiant šį anoniminį judėjimą su asmeninėmis padėtimis. Toks yra kinematografo 

menas”
36

 .  

Aptarus kinematografo darbą, galbūt, galima teigti, jog mūsų paţinimas taip pat 

yra kinematografinės prigimties? Jei tikrovę ţmogus suvokia kinematografiniu principu, 

tuomet, galbūt, kiną, kuris kuriamas tuo pačiu metodu, mes taip pat galime laikyti savotiška 

tikrove ar, bent jau, jos atvaizdu? Ir ar nenutinka taip, kad kuomet atmetamas bet koks kino 

meniškumas bei jo sąsajos su realybe, ţmogus, kurio veikimas, remiantis bergsoniškąja 

trukmės teorija, labai panašus į kinematografo, paverčiamas netobula mechanine mašina? Ar 

kinematografiniu principu mąstantis, šuoliuojantis nuo vienos momentinės nuotraukos prie 

kitos, ţmogus nepraleidţia kaţko, kas apsigyvena tarpuose tarp atskirų nuotraukų (ţinoma, jei 

naiviai netikėsime, jog visada tarp dviejų nuotraukų įsiterpia trečioji)? Juk ne veltui Merleau-

Ponty savo knygos „Sense and Non – Sense” ketvirtame skyriuje “Filmas ir Naujoji 

psichologija” teigia, jog idėja, vaizdinys, kurį mes turime susidarę apie save supantį pasaulį, 

visiškai apsiverstų, jei mes sugebėtume matyti intervalus, esančius tarp daiktų.  

„ <...> tarpinis judesys jums visada kels tokį pat nusivylimą, kokį jaučia vaikas, 

kuris glausdamas vieną prie kito ištiestus delnus stengiasi suspausti dūmus. Judėjimas išsprūs 

per tarpą, nes bet koks bandymas atkurti kitimą iš būsenų remiasi absurdišku teiginiu, kad 

judėjimas yra sudarytas iš nejudamybių“
37

, - rašo Henris Bergsonas ketvirtame „Kūrybinės 

evoliucijos“ skyriuje.  

Apskritai, Henrio Bergsono teigimu, taikant kinematografinį intelekto 

mechanizmą tikrovės analizei, paprasčiausiai griţtama atgal prie Idėjų filosofijos. Anot 

filosofo: „<...> „Idėja“, iš tikrųjų turi tris reikšmes: 1) kokybė, 2) forma arba esmė, 3) 

vykstančio veiksmo tikslas arba ketinimas (dassein), tai yra iš esmės tariamai įvykusio 

veiksmo apmatai (dessin). Šie trys poţiūriai yra būdvardţio, daiktavardţio ir veiksmaţodţio 

poţiūriai ir atitinka tris pagrindines kalbos kategorijas. <...> turėtume ţodį „Idėja“ versti 

„nuotrauka“ arba veikiau „momentas“. Mat „Idėja“ yra nekintama nuotrauka, sauganti daiktų 

nepastovumą: tai kokybė, kuri yra tapsmo momentas, tai forma, kuri yra evoliucijos 

momentas, tai esmė, kuri yra vidurinė forma, virš kurios ir ţemiau kurios išsidėsto kitos 

formos kaip jos atmainos, pagaliau tai ketinimas, vykstančio veiksmo įkvėpėjas <...>. paversti 

daiktus Idėjomis – vadinasi, išskaidyti tapsmą į pagrindinius jo momentus, iš kurių 

kiekvienas, kaip tariama, yra laisvas nuo laiko dėsnio ir tarsi nustatytas amţinybėje“
38

. 

                                                           
36

 Henri Bergson. Kūrybinė evoliucija. – V., 2004. – P. 331. 

37
 Ten pat, P. 334. 

38
 Ten pat, P. 341. 



23 
 

Didţiausia intelekto daroma klaida, anot Henrio Bergsono yra ta, jog į tapsmą jis ţvelgia per 

jo daromas momentines nuotraukas.  

Detaliau analizuojant „Kūrybinėje evoliucijoje“ Henrio Bergsono aprašytą 

kinematografinį mechanizmą bei kinematografinę trukmę, gali pasirodyti, jog filosofas taip 

pat kritikuoja ir kinematografinį meną, kurio veikimo principas, akivaizdu, yra analogiškas 

minėtam mechanizmui. Tačiau, gal būt, ši mūsų prielaida yra klaidinga. Visa filosofo kritika, 

skirta kinui, remiasi kritika, išsakyta intelekto veikimo mechanizmui. Būtent šis 

mechanizmas, kinematografinis mechanizmas, yra pagrindinis priekaištas kinematografiniam 

menui.  

Siekiant tikslumo, pamėginkime detalizuoti, kodėl kinas bei jo veikimo 

mechanizmas, yra analogiškas intelekto veikimo principui. 

Visų pirma, nuo tos akimirkos, kuomet filmas yra sukuriamas, jam ir jame laikas 

nustoja atlikti kuriamąją funkciją. Šio teiginio iliustracijai galėtume pasitelkti minėtąjį Henrio 

Bergsono pavyzdį su dėlione bei paveikslo tapymu: „ <...> vaikas ţaisdamas dėlioja 

paveikslėlį iš dėlionės kaladėlių, jis tuo greičiau tai padaro, kuo ilgiau lavinasi. Sudėliojimas 

netgi buvo momentinis, vaikas rado paveikslėlį gatavą, kai išėjęs iš parduotuvės atidarė 

dėţutę. Vadinasi, ši operacija nereikalauja tam tikro laiko, ir netgi teoriškai ji nereikalauja 

jokio laiko. Taip yra todėl, kad yra duotas jos rezultatas. Taip yra todėl, kad paveikslėlis jau 

yra sukurtas ir norint jį sudėlioti reikia tik atkuriamojo ir pertvarkomojo darbo, kuris gali 

vykti vis greičiau ir greičiau, netgi be galo greitai, netgi tapti momentinis. Bet dailininkui, 

kuris kuria paveikslą išgaudamas jį iš sielos gelmių, laikas nėra antraeilis. Tai ne tarpsnis, kurį 

galima ištęsti ar sutrumpinti nepakeičiant jo turinio. Jo darbo trukmė sudaro neatskiriamą jo 

darbo dalį. Ją sutrumpinti arba išplėsti reiktų kartu pakeisti ir psichologinę evoliuciją, kuri  ją 

uţpildo, ir kūrinį, kuris šios evoliucijos tikslas. Kūrybos laikas čia sudaro vieningą visumą su 

pačia kūryba“
39

. Galime teigti, jog Henrio Bergsono minėtoji dėlionė yra filmo atitikmuo. 

Kaip ir dėliojant paveikslėlį, taip ir prasukant įvairiais greičiais filmą, nei viename nei kitame 

uţfiksuotas, apgyvendintas vaizdas nepasikeis. Priešingai, nei tapant paveikslą.  

Tačiau, šioje vietoje, kyla nedidelis neaiškumas. Ar tikrai galima teigti, jog 

ţaidimai, prasukinėjant juostą įvairiais tempais, nepakeičia filmo vaizdo? Galima sutikti su 

tuo, jog vaizdas, kuris yra įrašytas kinematografinėje juostoje, tikrai nepasikeis. Bet kas 

nutinka su vaizdu, kurį bando uţfiksuoti akys? Ar nepriklausomai nuo juostos sukimosi 

greičio, vaizdas prieš stebinčią akį išliks toks pats? Ar mūsų smegenys jį fiksuos taip pat? Su 

tuo sutikti sunku. 

                                                           
39

 Henri Bergson. Kūrybinė evoliucija. – V., 2004. – P. 367. 



24 
 

Taip pat, kyla klausimas, ar yra teisinga pavyzdţiu pateikti jau sukurtą filmą? 

Filme, kaip galutiniame produkte, ţinoma, laikas yra determinuotas. Tačiau, čia pamirštamas 

kūrybinis procesas, vykstantis reţisieriui kuriant filmą. Pastebėjus šias detales, gali pasirodyti, 

jog filmo, kaip kinematografinio meno, vieta atsiveria tarp dėlionės ir paveikslo. Kūrybiniame 

filmo procese, laikas uţima tokią pat reikšmingą vietą, kaip ir minėtame paveikslo tapyme. 

Tačiau, kuomet filmas tampa galutiniu produktu, ir, ţinoma, atsiţvelgiant į jo priklausomybę 

nuo techninės pusės, turime, bent jau dalinai, sutikti su tuo, jog laikas nebeturi tiek 

kuriamosios potencijos. “Sakyčiau, pasaulis iškrenta iš siuţetinio laiko, kuris bet kuriame 

filme veikia kaip savotiška ašis. Tai, be abejo, labai specifinis laikas. Jis gali būti kupiūruotas, 

gali būti suraizgytas įvairiais mazgais, čia gali būti „laiko kilpos“, kuriomis grįţtama į praeitį, 

gali būti daromos įvairios paralelės, laikas gali būti sutankinamas arba išretinamas. Tai yra 

tokios laiko modifikacijos, kurias tokio tipo technologija, kaip kinas, daro įmanomas“
40

, - 

teigia Tomas Sodeika dvd diske „Klasikinės ir šiuolaikinės filosofijos problemos“.  

Toliau, teigdamas jog kinematografinis mechanizmas, kaip ir intelektas, daro 

momentines judančios tikrovės nuotraukas, Henris Bergsonas prieina išvadą, jog judesys 

filme, kinematografinėje juostoje yra netikras. Jis - tik iliuzija, kuriama pasitelkus techniką. 

Vaizduose, iš kurių sudarytas filmas, negyvena joks judesys. Tik vėliau, kinematografo ar 

projektoriaus pagalba, judesys tarsi primetamas vaizdams. Tačiau vis tiek, kad ir sukuriama 

judėjimo iliuzija, mes ţinome, jog ši kinematografinė juosta, filmas, sudarytas iš atskirų 

kadrų, tarp kurių visuomet plyti tuštuma, juodas dryţys. Kadrai yra statiški, todėl jų judesys 

nėra tikras. 

Knygoje „Gyvybinis polėkis: Bergsono filosofijos interpretacijos“, šalia 

pateiktos iliustracijos, vaizduojančios atskirais momentais padarytas ţirgo judėjimo 

nuotraukas, pateikiamas toks pavyzdys: „ Ţirgo padėtys kaip einančių, sustabdytų, sustingusių 

nejudrumo padėčių skaičius brėţia nejudraus judėjimo piešinį, apie kurį kalba Bergsonas. 

Nuotraukos, fiksuojančios ţirgo padėtį skirtingais laiko momentais, išrikiuodamos į vieną eilę 

fiksuotus sustabdyto laiko galutinius momentus, imituoja ţirgo judėjimą kaip nekintamumo 

nuotraukų perėjimus. Akis, fiksuodama ţirgo padėtį atskirais laiko momentais, leidţia 

įsivaizduoti jo šuoliavimo trajektorijas, kaip nenutrūkstamo judėjimo nuoseklumą, judėjimo 

pilnumo iliuziją, kurį iš tiesų kinematografinis metodas atima, trukmę dalindamas į savotiškas 

judėjimo monadas. Kiekviena monada duota kaip nedaloma visuma, atskirai viena kitą 

papildanti sudėtinė stereoskopinė judėjimo dalis. Kiekviena trukmės dalis yra tokia monada, 

kurių sanbūvis momentus išdėsto kaip išsitenkančius erdvėje. Nuotrauka, vaizduojanti ţirgo 

                                                           
40

 Jonas Dagys ir Nerijus Milerius. Klasikinės ir šiuolaikinės filosofijosproblemos (DVD). – V., 2008. 



25 
 

judėjimo fazes kaip perėjimus, fiksuoja skirtingas ţirgo padėtis skirtingais laiko momentais, 

išreiškiamais kinematografinio metodo linijiškumo, vėduoklęs principo“
41

.  

Jei apie kinematografinę juostą, filmą visuomet bus kalbama iš techninės 

perspektyvos, ţinoma, Henrio Bergsono kinui išsakyti priekaištai laiko bei judesio atţvilgiu 

atrodys nepaneigiami ir visiškai pelnyti. Tačiau, kas nutinka su laiku ir judesiu, jei apie filmą 

bandoma kalbėti kaip apie nenutrūkstantį, vientisą procesą (čia, ţinoma, turima omenyje, jei 

visą filmą bandoma perţiūrėti be jokių stabdymų, persukinėjimų, pagreitinimų, ir šiaip 

visokių trukdţių)? Kodėl judesį, kurį pateikia filmas, turėtume laikyti netikru, net jei jis 

išprovokuotas technikos įsikišimo? 

„Judėjimas, perteiktas judėjimo pjūviais, turi linijos dalumą, gali būti matuoklio 

dalijamas, skaidomas į judėjimo fazes, kurie atskleidţia, kokie pakitimai įvyko vienoje fazėje, 

ir kokie judėjimo pakitimai klostosi kitoje. Kinematografijos principas išskaido judėjimą į 

dalis, fiksuoja perėjimus iš vienų padėčių į kitas, iš vienų būsenų į kitas, brėţia nejudamas 

judėjimo diagramas“
42

, - knygoje „Gyvybinis polėkis: Bergsono filosofijos interpretacijos“ 

rašo Jolita Januškevičiūtė. Fragmentavimas, kadrų eiliškumas, jei į visa tai ţvelgiame iš 

Henrio Bergsono perspektyvos, atima iš kinematografinės juostos, filmo laiko sklaidos, bei 

tikro judesio galimybę. 

Kaip jau minėta seniau, sutinkama su tuo (nes tai yra faktas), jog filmas yra 

sudarytas iš nejudrių momentinių nuotraukų. Šioje vietoje galima prisiminti, jog, anot 

filosofo, esminis raktas į realybę yra tai, kad bet koks kismas vykstantis realybėje turėtų išlikti 

nepastebimas. Tai, atrodytų, yra visiškai priešinga aprašytai kinematografiniai juostai. Juk 

būtent jos esmė ir glūdi nuotraukose, fiksuojančiuose pasikeitimus. Ar tai būtų judesio, ar 

laiko. Tačiau, taip greitai priešiškai nusiteikdami kinematografinio meno atţvilgiu – klystame. 

Klystama nepastebint, jog Henrio Bergsono realybės atţvilgiu atmetamos nejudrumo padėtys, 

taip pat yra svetimos ir filmui. Momentinių nuotraukų nejudrumas filmą daro negalimu ir, 

atvirkščiai, būtent judėjimas tampa esminiu filmo egzistavimo garantu.  

Trečioji abejonė, kuri, anot Henrio Bergsono, kalbant apie kinematografinį 

meną, kelia daugiausiai klausimų yra ta, jog filmas negeba pasisavinti, savyje apgyvendinti 

trukmės. Ką visa tai sakydamas omenyje turi filosofas? Galime teigti, jog mūsų jau minėtoji 

momentinė nuotrauka savyje tarsi sustingdo vykstančią, esančią dabartį. Ji yra tai, kas, atrodo, 

realybėje neturi analogo. Akivaizdu, jog mūsų minėtasis kinas, yra kuriamas remiantis šiomis 

momentinėmis, dabartį savyje įkalinusiomis, nuotraukomis. Tačiau, kino kūrimo procesas 

                                                           
41

 Gyvybinis polėkis: Bergsono interpretacijos. – V., 2008. – P. 184. 

42
 Ten pat, P. 184-185. 



26 
 

baigiamas tik tuomet, kai šioms nejudančioms nuotraukoms vėl graţinamas judesys. Jei sunku 

patikėti, jog filmo esmė nėra statiškos momentinės nuotraukos, o greičiau, nuotraukos 

prikeltos judesiui, pavydţiu galime pasitelkti muzikos melodiją. Tarkime, jog klausomės 

Dmitri Shostakovich„aus antrosios simfonijos. Muzika nėra paprasta, lengvai plaukianti pro 

ausis. Garsai tarsi išbarstyti, keistai jungiami, išlaikant šiokias tokias savotiškas pauzes. Taip 

pat, vyrauja ţaidimas garsu. Tačiau, kad ir kaip tai skambėtų sudėtingai, suprantame, jog tai - 

vientisa melodija, o ne tik viena prie kitos sustatytos nieko bendro tarpusavyje neturinčios 

natos. Turime sutikti, jog su filmu yra labai panašiai.  

„Kūrybinės evoliucijos“ pirmame skyriuje „Apie gyvybės evoliuciją. 

Mechanizmas ir tikslingumas“ Henris Bergsonas teigia: „ <...> mūsų trukmė – tai ne viena 

kitą keičiančios akimirkos: tada būtų tik dabartis, nebūtų nei praeities tąsos dabartyje, nei 

evoliucijos, nei konkrečios trukmės. Trukmė – tai nepaliaujama praeities, kuri grauţia ateitį ir 

auga judėdama į priekį, raida“
43

. „Bergsoniškoji trukmė svetima statiškam mokslinio 

paţinimo laikui ir išsiskiria ypatingu dinamiškumu, paslankumu, skatinančiu įvairių sąmonės 

būsenų, praeities, dabarties susipynimus ir naujų vidinio gyvenimo formų sklaidą”
44

, - rašo 

Antanas Andrijauskas.  

Šis bergsoniškasis trukmės apibrėţimas puikiai tinka kalbant apie filmą. 

Dabartis, kuri, kaip jau minėjome, yra įkalinta momentinėje nuotraukoje ( kadre), iš kurių yra 

kuriamas filmas. Kol jos statiškos, ši dabartis virsta savotiška praeitimi. Anot Henrio 

Bergsono, vakarykštis laikas, buvęs laikas, visuomet gyvuoja dabartiniame, šiandienos laike. 

Lygiai taip pat nutinka ir su filmo kadrais. Išvystas kadras, kaip minėjome pirmame skyriuje, 

yra išsaugomas akies tinklainės nuo 1/20 iki 1/5 sekundės po to, kai objektas dingo iš 

regėjimo lauko. Todėl, galima teigti, jog ir filmuose nėra absoliučios dabarties.  

Savo knygoje „Kūrybinė evoliucija“ Henris Bergsonas kalbėdamas apie 

kinematografinę trukmę, kuriamą intelekto, ją prilygina kinematografiniam mechanizmui ir, 

apskritai, kinui. Būtent šis kinematografinio mechanizmo panašumas su intelektu, filosofo 

akimis, kiną tapo iš neigiamos pusės. Visi Henrio Bergsono išvardinti kino minusai, kaip, 

pavyzdţiui, filmo negebėjimas savyje apgyvendinti trukmės, jo momentinėmis nuotraukomis 

paremta sandara, taip pat, falsifikuoto judesio steigimas, savo pamatą išlaiko tik šio panašumo 

dėka. Bandant šį panašumą atmesti arba sušvelninti, kaip jau pastebėjome, kinematografinis 

menas tampa kur kas panašesnis į kitus menus, pavyzdţiui, į Henrio Bergsono taip mėgstamą 

                                                           
43

 Henri Bergson. Kūrybinė evoliucija. – V., 2004. – P. 18. 

44
 Gyvybinis polėkis: Bergsono interpretacijos. – V., 2008. – P. 35. 



27 
 

muziką. Juk ne veltui Gilles Deleuze„as Henri Bergsoną yra pavadinęs „kinematografinio 

suvokimo teoretiku iki paties kinematografo“
45

. 

„Kinas yra vienintelė meno forma, kurioje autorius gali save regėti kaip 

besąlygiškos tikrovės kūrėją... Kine, ţmogaus įgimtas verţlumas savęs link, randa vieną iš 

pilniausių ir tiesioginių realizacijos reikšmių. Filmas yra emocinė realybė, ir štai kaip ją 

supranta ţiūrovai – kaip antrą realybę“, - savo knygoje „Įamţintas laikas“ rašo ţymus rusų 

kino reţisierius, scenaristas ir aktorius Andrey„us Tarkovskis [p – 176]. Gilles Deleuze„as 

savo knygos “Kinas” pirmosios dalies įţangoje teigia, jog, anot jo, garsūs reţisieriai galėtų 

būti lyginami ne tik su architektais, muzikantais, tapytojais, bet net su mąstytojais. Anot 

filosofo, jie mąsto judesio bei laiko vaizdiniais, atsisakydami filosofams būdingo mąstymo 

konceptais, ir taip, vien tik jiems būdingu būdu, kuria tam tikrą meno bei minties formą.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
45

 Ten pat, P. 261. 



28 
 

III. FILOSOFINĖ VAIZDINIO REFLEKSIJA KINEMATOGRAFIJOJE 

 

3.1. Bergsoniškoji vaizdo koncepcija Gilles Deleuze‘o kino filosofijoje 

 

Pirmame savo knygos „Kinas“ tome, pavadintame „Vaizdinys-judėjimas“, kaip 

jau minėjome įţangoje, Gilles Deleuze„as teigia, jog ši knyga nėra siekis sukurti bei aprašyti 

kino istoriją. Tai siekis ištirti tam tikrus kinematografinius konceptus, kurie jokiais būdais 

nėra techniniai, kaip, pavyzdţiui, įvairios kardų rūšys, skirtingi kameros judesiai, nėra 

kritiniai, taip pat, nėra ir lingvistiniai, atsiţvelgiant į tai, jog labai daţnai kinas buvo laikomas 

universalia kalba. „ Aš mąstau kino sritį kaip visumą dėl to, kad visas kinas yra sukonstruotas 

ant vaizdinio-judėjimo pagrindo. Nuo šiol kinas geba atskleisti ar sukurti maksimumą įvairių 

vaizdinių ir – kas ypač pabrėţtina – montaţo pagalba komponuoti šiuos vaizdinius 

tarpusavyje. Egzistuoja vaizdiniai-percepcijos, vaizdiniai-veiksmai, vaizdiniai-afektai, taip pat 

daug kitų vaizdinių tipų. Ir kiekvienu atveju egzistuoja vidiniai ţenklai, kurie charakterizuoja 

šiuos vaizdinius tiek jų genezės, tiek jų kompozicijos poţiūriu. Tai nėra lingvistiniai ţenklai, 

net tuo atveju, kai turimi galvoje garso ar net balso ţenklai“
46

, - 1983 metais, kalbinamas 

ţurnalui „Cahier du cinema“, pasakojo Gilles Deleuze„as.  

Kurdamas savo kino filosofijos koncepciją remdamasis vaizdiniu, laiku bei 

judesiu, filosofas neslepia, jog jo susidomėjimas kinematografu, arba, apskritai, 

kinematografiniu menu, remiasi bergsoniškąja vaizdinio samprata, kurią Henris Bergsonas 

išdėsto savo veikale „Materija ir atmintis“. Materija, anot filosofo, yra vaizdų suma: 

„Sakydami vaizdas, mes turime omenyje tam tikrą egzistenciją, kuri yra daugiau nei ta, kurią 

idealistai vadina reprezentacija, tačiau maţiau nei ta, kurią realistai vadina daiktu, - tai yra 

egzistencija, patalpinta pusiaukelyje tarp „daikto“ ir „reprezentacijos““
47

. Vaizdas egzistuoja 

ne tik prote, tačiau ir anapus jo. Knygoje „Gyvybinis polėkis: Bergsono filosofijos 

interpretacijos“ rašoma: „ <...> Bergsonas išlaisvina vaizdinį nuo sąmonės, vaizdinys, tvirtina 

jis, yra ne kaţkieno vaizdinys, jis tiesiog yra. Atskirtas nuo matymo ir suvokimo, vaizdinys 

priklauso pačiai materijai, jis kuriasi daiktuose, o ne psichikoje ir įgalina matymą“
48

. 

Pavyzdţiui, ţmogui, kuris niekuomet nesimokė filosofijos, pasakoma, jog tai, ką 

jis dabar regi priešais save, ar tai būtų namas, medis, ar tušinukas, egzistuoja tik jo prote arba, 

                                                           
46

Gilles Deleuze. Apie vaizdinį-judėjimą  //  Baltos lankos. 21/22. – V., 2006. – P. 77-78. 

47
 Henri Bergson. Matter and Memory. – London, 1911. – P. VII.  

48
 Gyvybinis polėkis: Bergsono interpretacijos. – V., 2008. – P. 266. 



29 
 

tiksliau, jo protui. Savaime suprantama - ţmogus nustebs. Toks ţmogus visuomet teigs, kad 

toks objektas egzistuoja nepriklausomai nuo sąmonės, kuri jį suvokia. Ne ką maţiau šį 

personaţą nustebintume teigdami, jog objektas yra visiškai kitoks, nei tas, kuris yra 

suvokiamas. Šis objektas nėra tokios spalvos, kurią mes regime, nėra tokio tvirtumo, kurį mes 

jaučiame liesdami. Vaizdinio, kurį regi šis ţmogus, kokybės (spalvos, tekstūra ir t.t.) 

egzistuoja vaizdinyje, savarankiškai nuo jo proto. Šios kokybės nėra proto būsenos. Anot 

Henrio Bergsono, filosofija ţengė didţiulį ţingsnį pirmyn nuo tos dienos, kuomet George„as 

Berkeley„is įrodė, prieštaraudamas „mechaniniams filosofams“, jog antrinės materijos 

kokybės turi, bent jau maţiausiai, tiek pat tikrovės, realybės kiek ir pirminės kokybės. Jo 

klaida glūdėjo tikėjime, jog yra būtina materiją patalpinti prote, ir paversti ją grynąja idėja. 

Būtent čia kyla klausimas, kodėl Gilles Deleuze„as konstruodamas savo kino 

filosofiją, jos pamatu pasitelkia Henrio Bergsono knygoje „Materija ir atmintis“ išdėstytą 

vaizdinio koncepciją?  

Anot filosofo, kinas yra vaizdų bei ţenklų kompozicija, kuri yra ikiţodinis, 

suprantamas turinys. Visa tai, ką esame linkę vadinti kinematografiniais konceptais, yra tam 

tikri vaizdų ir ţenklų tipai, kurie visuomet susišaukia vieni su kitais. Kino, kaip tokio, 

vaizdas, kuris yra „automatinis“ ir pagrinde pristatomas kaip vaizdinys-judėjimas, specifiškai 

suskirstytas į skirtingus tipus. Tai būtų: percepcijos (suvokimo) vaizdinys, afekto vaizdinys 

bei veiksmo vaizdinys. Gilles Deleuze„o teigimu, jų vartojimas, ţinoma, sąlygoja laiko 

vaizdavimą. Tačiau taip pat svarbu paminėti tai, jog laikas čia išlieka netiesioginės 

reprezentacijos objektu, tiek, kiek jis priklauso nuo montaţo ir kyla iš vaizdinio-judėjimo.  

Pasak Gilles Deleuze„o, nuo karo laikų, tiesioginis vaizdinys-laikas buvo 

suformuotas ir primestas kinui. Būtent tada, judesio bei laiko santykiuose įvyko apvertimas, 

kuris, kaip jau rašėme, nesvetimas ir filosofijoje: „<...> laikas nustoja būti susijęs su judesiu, o 

judesio anomalijos tampa priklausomos nuo laiko“
49

. Vietoje netiesioginės laiko 

reprezentacijos, kuri kyla iš judesio, atsiranda tiesioginis vaizdinys-laikas, kuris reikalauja 

netikro, falsifikuoto judesio. Todėl visiškai nenuostabu, jog Gilles Deleuze„o knyga, 

dedikuota kinui, yra sudaryta iš dviejų tomų. Pirmasis tomas pavadintas „Vaizdinys-

judėjimas“, o antrasis – „Vaizdinys-laikas“.  

Vienoje daktaro laipsnio disertacijoje, apgintoje Amerikos universitete, autorius, 

analizuodamas Gilles Deleuze„o kino filosofoją, jo knygų įtaką kinematografijos studijoms, 

teigia jog: “Kartu viskas yra „vaizdinys“ judesyje, arba, kaip aš vadinu, „judantys vaizdiniai“. 

Man skaitant Deleuze, „judesys“ turėtų būti suprantamas kaip įtraukiantis ir kylantis iš 

                                                           
49

 Gilles Deleuze. Cinema 1. - London, 2005. – P. XI. 



30 
 

aktyvumo susirūpinusios, tikslingos ir selektyvios ţmogaus sąmonės. Ţmonės daţniausiai ir 

daugiausiai laiko supranta ir mąsto pasaulio judančius vaizdinius kaip „vaizdinius-

judėjimus““
50

. Prakalbus apie kismo, kaitos, judėjimo idėją, daktaro disertacijos autorius siūlo 

ir trečiąją tezę, vienijančią tiek Henrį Bergsoną, tiek Gilles Deleuze„ą. Ji skambėtų taip – 

„laikas yra kaita“. 

Čia svarbu priminti, kas buvo rašyta ankstesniame skyriuje. Henrio Bergsono 

teigimu, tikrasis laikas (trukmė) nėra chronologinis, linijinis, dalomas. Kiekviename dabarties 

momente egzistuoja praeitis, dabartis ir ateitis: „Juk trukmė – tai ne viena kitą keičiančios 

akimirkos: tada būtų tik dabartis, nebūtų nei praeities tąsos dabartyje, nei evoliucijos, nei 

konkrečios trukmės. Trukmė – tai nepaliaujama praeities, kuri grauţia ateitį ir auga judėdama 

į priekį, raida. Jei praeitis be perstojo auga, ji ir kaupiasi be paliovos“
51

. Šis pateiktas laiko, 

trukmės modelis šiek tiek primena Gilles Deleuze„o ir Felix„o Guattari sukurtą rizomos 

(rhizome) sąvoką, jos modelį. 

„Rizoma kaip konceptuali sąvoka Deleuze„o ir Guattari kūryboje pasirodo 1976 

m. knygoje Rhizome, tačiau jau 1980 m. antrojoje fundamentalaus veikalo Capitalisme et 

schizoprenie (Kapitalizmas ir šizofrenija) knygoje Mille plateaux (Tūkstantis plokščiakalnių) 

ji tarsi išnyra iš latentinio būvio kaip mėsinga ir visagrobianti struktūra“
52

, - rašoma knygoje 

„Postmodernizmo fenomeno interpretacijos“. Šį rizomos modelį galima laikyti 

postmodernaus mąstymo metafora, tokio mąstymo, kurio puikiausia iliustracija tampa pačio 

Gilles Deleuze„o tekstai, pasiţymintys visiškai savita struktūra, rašymo stiliumi bei 

konceptais. Apskritai, rizomos modelį galima laikyti „prieštaringojo postmodernaus pasaulio, 

kuriame nėra centralizacijos, tvarkos ir simetrijos vaizdiniu“
53

. Nors rizoma pateikiama kaip 

naujojo mąstymo modelis, grįţtant prie kinematografijos temos, ši sąvoka puikiai tinka 

kalbant ir apie Naujosios bangos, modernųjį kiną, kuriame suardomas linijinis siuţetas, 

atliekami eksperimentais su laiku, vaizdai iškarpomi neatsiţvelgiant į logišką jų seką. Apie tai 

kalba ir pats Gilles Deleuze„as savo knygos „Kinas“ antrame tome, kuomet pristato prancūzų 

reţisieriaus, scenaristo bei kritiko Jean-Luc Godard kūrybą.  

Pasak filosofo, nėra visiškai teisinga sakyti, jog kinematografinis vaizdas yra 

dabar (dabar esantis). Tai, kas yra dabartyje, yra tai, ką vaizdas reprezentuoja, bet ne pats 

vaizdas, kuris kine, kaip ir paveiksle, neturi būti supainiotas su tuo, ką jis reprezentuoja. Pats 

                                                           
50

 Ashton Dyrk. Using Deleuze: the cinema books, film studies and effect. 2006., - P. 64. 

51
 Henri Bergson. Kūrybinė evoliucija. – V., 2004. – P. 18-19.  

52
 Postmodernizmo fenomeno interpretacijos. – V., 2009. – P. 214. 

53
 Ten pat, P. 214. 



31 
 

vaizdas yra sistema santykių, esančių tarp jo elementų, o tai reiškia, jis yra laiko santykių 

rinkinys, eilė, iš kurio teka kintanti dabartis. 

Gilles Deleuze„as savo kino filosofijos knygose kalba apie vaizdinius, filmo 

vaizdinius, kurie, anot autoriaus, reprezentuoja konceptus, būtent kurių kūrimas yra visos 

filosofijos esmė. O tuo pačiu, ţinoma, ir knygų apie kiną. Tačiau, svarbu paminėti ir tai, jog 

šie konceptai, apie kuriuos kalba autorius, nėra tradiciniai, kuriuos paţįstame kaip tam tikrų 

ţinių išraišką, o kaţkas atviresnio, ne taip grieţtai apibrėţto. Šie konceptai tarsi 

bendradarbiauja su kino teorija, jie kuriasi, steigiasi.  

Siekiant judėti toliau, prie seniau išsakyto teiginio jog „viskas yra vaizdinys“ 

analizės pridėkime dar tris ţodţius: pasaulis, objektas ir subjektas. Anot mūsų jau minėtos 

daktaro laipsnio disertacijos autoriaus, tiek Henrio Bergsono filosofijoje, tiek Gilles 

Deleuze„o darbuose minimas „pasaulis“ nėra tam tikras objektas, kuris yra atskirtas nuo jį 

suvokiančiojo subjekto. Pasaulis yra viskas. Tuomet, teigdami jog „pasaulis yra viskas“, o 

„viskas yra vaizdinys“, gauname naują teiginį, jog „pasaulis yra vaizdinys“. „Su kinu, yra 

pasaulis, kuris tampa savo paties vaizdiniu, o ne vaizdinys, kuris tampa pasauliu“
54

, - knygoje 

„Kinas 1“ rašo Gilles Deleuze„as. 

Pritarus šiam teiginiui, tampa nenuostabu, kodėl Gilles Deleuze„as, pasitelkęs 

Henrio Bergsono teorijas, imasi kurti kino filosofiją, meno, kurio esmė ir yra vaizdiniai. 

Filmuose šie vaizdiniai veikia kaip konceptai, o tuo pačiu, kaip ir minties vaizdiniai. Čia 

mintis perteikiama ne kalba, o judesio ir trukmės pagalba. „Kinas visuomet pasakos tai, ką 

vaizdinio judėjimai ir laikai jį skatins pasakoti. Jei judėjimas skleisis pagal sensomotorinės 

schemos taisyklę, t. y. bus įvestas į kokią nors situaciją reaguojantis personaţas, bus ir 

istorija“
55

, - pokalbyje su Gilbert„u Cabasso ir Fabrice„u Revault d„Allonnes„u, ţurnalui 

Cinema  pasakojo Gilles Deleuze„as.  

Filosofo teigimu, kinas, kaip ir filosofija, išgyveno tam tikrą revoliuciją, 

susijusią su laiko problema. Gilles Deleuze„as savo knygoje „Kinas“ rašo, jog ţengiant nuo 

Graikų prie Kanto, kaip jau minėjome įţangoje, filosofijoje įvyko perversmas. Laikas nustoja 

būti pavaldus judesiui, taip pat, nustoja būti judesio matu. Jis ima rodytis dėl paties savęs ir 

ima kurti judesius. Toks laikas tampa suirusiu, dezorganizuotu. Laikas panaikina savo 

priklausomybę judesio atţvilgiu, o judesys tampa priklausomas nuo laiko. Analogiškas 

apvertimas pasikartoja ir kino sferoje: „Vaizdinys-judėjimas, kitaip vadinamas klasikiniu 

                                                           
54

 Gilles Deleuze. Cinema 1. London, 2005. – P. XI. 

55
 Gilles Deleuze. Apie vaizdinį-laiką // Baltos lankos. 21/22.  – V., 2006. – P. 92, 



32 
 

kinu, pokariniu laikotarpiu pasidavė tiesioginiam vaizdiniui laikui“
56

. Vaizdinio-laiko kino 

filmuose laikas nustoja būti kildinamas iš judesio ir pats suteikia galimybę kilti netikram 

judesiui, teigia Gilles Deleuzeas.  

Klasikiniame (vaizdinio-judėjimo) kine veikėjai, personaţai yra patalpinami į 

tam tikras pasakojimo vietas, kuriose jie reguliariai suvokia, atpaţįsta tam tikrus daiktus, 

nuolatos reaguoja, įvykiuose, vykstančiuose aplink juos, veikia tiesiogiai. Vaizdinys-

judėjimas yra erdvinio kino forma, kur laikas yra determinuotas ir matuojamas pagal judesį. 

Visiškai kitaip, anot filosofo, yra su Europos modernistų arba meniniu (vaizdinys-laikas) 

kinu. Šio tipo filmuose veikėjai save aptinka situacijose, kuriuose jie nesugeba tiesiogiai 

reaguoti ir veikti.  

Gilles Deleuze„o knygose „Kinas“ susiduria dvi visiškai skirtinkos disciplinos – 

kinas ir filosofija. Tačiau būtent savo skirtingumo dėka, viena kitą papildydamos, 

prabildamos dialogu, šios disciplinos viena kitą praturtino. Anot filosofo, egzistuoja 

filosofijos kinas, minties kinas, kuris, būdamas kuriantis, bendradarbiaujantis, yra visiškai 

naujas kino istorijoje, tačiau visiškai gyvas filosofijos istorijoje. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
56

 Gilles Deleuze. Cinema 2. – London, 2005. – P. XI. 



33 
 

3.2. Gilles Deleuze‘o vaizdinio-judėjimo koncepcija 

 

Andrey„us Tarkovskis savo knygoje „Įamţintas laikas“, pradėdamas skyrių, 

skirtą aptarti filmo vaizdinio temai, cituoja vokiečių rašytoją, kritiką Thomas„ą Mann„ą: „ 

<...> reikšmingas-fenomenas yra reikšmingas būtent todėl, kad jis viršyja savo limitus, 

tarnauja kaip ekspresija ir kaip kaţko, esančio dvasiškai platesnio, simbolis, kaip visas jausmų 

ir minčių pasaulis, įkūnytas jame su didesne ar maţesne palaima – tai yra reikšmingumo 

matmuo“
57

. Pasak rusų reţisieriaus, sunku įsivaizduoti, ar toks konceptas kaip „meninis 

vaizdinys“ kada nors galėtų būti aprašytas, suformuluotas konkrečia, tikslia teze. Vaizdinys 

Andrey„ui Tarkovskiui – besitęsiantis iki begalybės ir vedantis link absoliuto. Ir nors šis ţodis 

„vaizdinys“ turi nemaţai sinonimų, bei reikšmių, to, kuo jis iš tiesų yra, neįmanoma išreikšti 

ţodţiais. Beţodė mintis savo vietą atranda menui pagimdţius vaizdinį. Vaizdinys yra nedalus 

ir nepagaunamas, priklausomas nuo mūsų sąmonės ir nuo realaus pasaulio, kurį jis siekia 

įkūnyti, rašo reţisierius.  

Anot Gilles Deleuze„o, mūsų individualūs vaizdiniai gali būti vaizdiniai-

judėjimai. Grupės vaizdinių gali būti vaizdiniais-judėjimais. Net visas filmas, anot autoriaus, 

gali būti vaizdinys-judėjimas, jei, ţinoma, jis sudarytas iš vaizdinių-judėjimų. Gilles 

Deleuze„as teigia, jog net pats pasaulis, kuriame mes gyvename, yra vaizdinys-judėjimas. 

Taip nutinka todėl, jog pasaulis yra suvokiamas remiantis sensomotorinia schema
58

. Šis 

pasaulis yra bendros prasmės, įpročių bei linijinio, chronologinio laiko pasaulis. Susijusi su 

trukme, atmintimi ir intencija, ši reguliuojanti schema iš judančių vaizdinių gamina 

vaizdinius-judėjimus. 

Šioje vietoje svarbu šiek tiek atsigręţti atgal ir prisiminti, kokiu būdu atsirado 

vaizdinys-judėjimas. 

Istorinė psichologijos krizė sutapo su momentu, kuomet nebebuvo galima 

laikytis iki tol vyravusios nuomonės, jog vaizdinys talpinamas sąmonėje, o judesys – erdvėje, 

teigia filosofas. Vaizdas, kaip psichinė realybė sąmonėje, ir judesys, kaip fizinė realybė 

išoriniame pasaulyje, nebegalėjo daugiau būti priešinami. Jei sąmonėje egzistuoti tik minėtieji 

vaizdai, tuomet jie, anot filosofo, būtų tiesiog kokybiniai ir be jokio ištęstumo. O erdvėje 

egzistuojant tik judesiams, jie būtų tik kiekybiniai ir ištęstiniai. 

                                                           
57

 Andrey Tarkovski. Sculpting in Time. – Austin., 1987. – P. 10. 

58
 Sensomotorika tai – [lot. sensus – pojūtis + lot. motor – judintojas] tai procesų, apimančių pojūčius ir 

atsakomąjį judesį, visuma. 



34 
 

Tuomet kyla klausimas, kaip įmanoma nuo vienos tvarkos pereiti prie kitos? 

Kaip įmanoma paaiškinti, jog judesiai, staiga, ima kurti, pateikti vaizdinius (tai atsitinka 

suvokiant), o vaizdiniai – judesius (jei kalbama apie sąmoningus veiksmus)?  

Šio dualumo, skilimo kulminacinis taškas buvo materializmo bei idealizmo 

konfrontacija. Idealizmas teigia jog realusis pasaulis (t.y. išorinis) negali būti atskiriamas nuo 

sąmonės, minties, suvokimo ir intelekto. Idealizmo visuomet siekia idealo - tobulo kaţkieno 

vaizdinio, neatitinkančio esamos realybės. Materializmas, traktuojamas kaip idealizmo 

priešprieša, teigia, jog materija, gamta, būtis yra pirminiai dalykai, o sąmonė, dvasia bei idėja 

– antriniai. Anot jų, sąmonė yra materijos vystymosi rezultatas, jos savybė. Sąmonės turinys 

yra materialaus pasaulio atspindėjimas. Tačiau priešingai nei idealizmas, kuris tikrovę 

traktuoja kaip mąstymo bei dvasios vienovę, materializmas remiasi materialios tikrovės 

prielaida. Viena teorija siekė atkurti sąmonės tvarką, remiantis materialiais judesiais, o kita – 

atkurti visatos tvarką, remiantis grynaisiais sąmonės vaizdiniais. Šioje vietoje tapo be galo 

svarbu panaikinti įsivyravusį vaizdo ir judesio, bei sąmonės ir daikto dualumą: „Du labai 

skirtingi autoriai, tuo pačiu metu, ėmėsi šios uţduoties: Bergson ir Husserl. Kiekvienas turėjo 

savą karo šūkį: visos sąmonės yra kaţkieno sąmonės (Husserl), arba dar stipriau, visos 

sąmonės yra kaţkas (Bergson)“
59

. Pasak Gilles Deleuze„o, nėra abejonių, jog daugybė 

faktorių, egzistuojančių uţ filosofijos ribų, gali paaiškinti, kodėl senoji pozicija tapo 

negalima. Tai buvo socialiniai bei moksliniai faktoriai, kurie į sąmoningą gyvenimą talpino 

vis daugiau judesio, o į materialųjį gyvenimą vis daugiau vaizdinių. Todėl, anot filosofo, kaip 

buvo galima nekreipti dėmesio į kiną, kuris ėmėsi vystytis būtent šią akimirką ir, ţinoma, 

gebėjo pateikti tiesioginį vaizdinio-judėjimo pavyzdį? 

Gilles Deleuze teigimu, Henris Bergsonas, kaip jau pastebėjome seniau, kiną 

laikė klaidingu sąjungininku ir prilygino jį intelektui. „ <...> uţsiėmęs visų pirma veiksmo 

reikmėmis, intelektas, kaip ir jutimai, apsiriboja tuo, jog retkarčiais daro momentines ir dėl to 

statiškas materijos tapsmo nuotraukas. Sąmonė, savo ruoţtu taikydamasi prie intelekto, mato 

vidiniame gyvenime tik tai, kas gatava, ir tik neaiškiai jaučia, kaip jis kuriamas“
60

, - 

ketvirtame „Kūrybinės evoliucijos“ skyriuje „Kinematografinis mąstymo mechanizmas ir 

mechaniztinė iliuzija“ rašo Henris Bergsonas. Husserlis, anot Gilles Deleuze„o, bent jau kiek 

jam ţinoma, išvis negvildeno kino, kaip fenomeno, problemos. Tačiau vienas filosofas, o 

tiksliau, Merleu-Ponty, į savo fenomenologinių apmąstymų lauką bando integruoti 

                                                           
59

 Deleuze. Cinema 1. – London, 2005. – P. 58. 

60
 Henri Bergson. Kūrybinė evoliucija. – V., 2004. – P. 297-298.  



35 
 

kinematografinio meno temą, o, tiksliau, tiesiog filmų pavyzdį. Tai aptarsime tolimesniame 

skyriuje. 

Savo knygoje “Kinas” Gilles Deleuze„as teigia, jog kinas, visiškai 

nebaudţiamas, gali mus priartinti prie daiktų, tačiau, lygiai taip pat, jis geba mus atitolinti, 

sukti aplink juos. Jis geba sulaikyti subjekto įsitvirtinimą, pasaulio horizontą. Kinas nėra toks 

pats kaip kiti menai, kurių tikslas sukurti kaţką nerealaus. Per kiną egzistuoja pasaulis, kuris 

tampa savo paties vaizdiniu. 

Nenukrypstant, grįţtama prie vaizdinio-judėjimo temos. Filmus, kuriuos Gilles 

Deleuze„as tapatina su vaizdiniu-judėjimu, jis vadina “vaizdinio-judėjimo kinu”, arba kitaip – 

klasikiniu kinu. Šiai kategorijai mąstytojas priskiria tokius reţisierius kaip: D. W. Griffith, 

Sergei Eisenstein, Buster Keaton, Charlie Chaplin, Elia Kazan, Robert Wiene, John Ford, 

Alfred Hitchcock, John Huston, Howard Hawks, Akira Kurosawa ir Sam Peckinpah ir 

daugybę kitų. Tačiau, kalbant apie filmus, svarbu paminėti ir tai, jog anot filosofo, skirtis tarp 

minėtojo vaizdinio-judėjimo ir vaizdinio-laiko ne visuomet išlieka ryški. Kartais ši skirtis 

tampa labai menkutė. Perėjimai nuo vieno minėtojo reţimo prie kito gali įvykti net tame 

pačiame filme: „<...>vaizdinys-judėjimas leidţia kilti laiko vaizdiniui“
61

. 

Gilles Deleuze„as teigia, jog vaizdinys-judėjimas bei vaizdinys-laikas nėra tas 

pats dalykas kaip vaizdinio-judėjimo bei vaizdinio-laiko filmai. Tiksliau tariant, yra taip, jog 

vaizdinio-judėjimo filmai eksponuoja vaizdinius-judėjimus bei yra reguliuojami remiantis 

vaizdinio-judėjimo charakteristika. Vaizdinio-laiko filmai, atvirkščiai, eksponuoja vaizdinius-

laiką bei yra reguliuojami remiantis vaizdinio-laiko charakteristika. Pagrindinis skirtumas tarp 

vaizdinio-judėjimo ir vaizdinio-laiko filmų atrandamas kalbant apie jų išreiškiamą laiko 

formą. Kuomet Gilles Deleuze„as kalba apie vaizdinį-laiką, omenyje jis turi “tiesioginio laiko 

vaizdinį”. Tačiau problema slypi tame, jog net tipiškiausias vaizdinio-judesio filmas vis tiek 

eksponuoja vaizdinį-laiką. Anot seniau minėtosios daktaro disertacijos autoriaus, vaizdinys-

judėjimas taip pat yra ir vaizdinys-laikas, bet netiesioginio laiko vaizdinys. 

Remdamasis Henriu Bergsonu, Gilles Deleuze„as išskiria tris pirminius 

vaizdinius-judėjimus, sub-formas. Tai būtų: vaizdiniai-percepcijos, vaizdiniai-afektai ir 

vaizdiniai-veiksmai. Kiekviename iš šių vaizdinių vyrauja skirting procesai. Vaizdinyje-

percepcijoje – percepcinis procesas, vaizdinyje-veiksme – pasakojamasis (naratyvinis) 

procesas, o vaizdinyje-afekte – išraiškos procesas. „Ir kiekvienas iš mūsų, specialus vaizdinys 

arba galimas centras, yra ne kas kita, kaip trijų vaizdinių grupė, vaizdinio-percepcijos, 

                                                           
61

 Gilles Deleuze. Cinema 2. – London, 2005. – P. 259 - 260. 



36 
 

vaizdinio-veiksmo ir vaizdinio-afekto jungtis“
62

, - teigia Gilles Deleuze. Visi šie trys tipai, 

anot filosofo, aptinkami visuose klasikiniuose filmuose, kurie vyravo iki Antrojo Pasaulinio 

karo.  Kaip jau minėjome praeitame skyriuje, klasikiniam kinui būdinga tai, jog veikėjai, 

personaţai yra patalpinami į tam tikras pasakojimo vietas, situacijas, kuriose jie reguliariai 

suvokia, atpaţįsta tam tikrus daiktus, nuolatos reaguoja, įvykiuose, vykstančiuose aplink juos, 

veikia tiesiogiai.  

Ką bendro tokio tipo kinas turi su Henrio Bergsono „Kūrybinėje evoliucijoje“ 

išdėstyta kinematografinio laiko teorija?  

Kalbėdamas apie intelektą bei jo panašumą su kinematografine trukme, filosofas 

teigia: „Aptarkime labai paprastą veiksmą, tokį kaip rankos pakėlimas. Kas būtų, jei iš anksto 

turėtume įsivaizduoti visus elementarius jį sudarančius susitraukimus ir įsitempimus arba net 

suvokti juos vieną po kito tuo metu, kai jie vyksta? Protas iškart eina prie tikslo, tai yra 

schemiškai ir supaprastintai mato jau tariamai atliktą veiksmą. Tada, jeigu joks priešingas 

vaizdinys nesustabdo pirmojo vaizdinio veiksmo, atitinkami veiksmai patys savaime ima 

uţpildyti schemą, tarsi traukiami jos tarpų tuštumos. Taigi intelektas parodo mūsų veiklai tik 

siektinus tikslus, tai yra atvangos taškus. Ir nuo vieno pasiekto tikslo iki kito pasiekto tikslo, 

nuo atvangos iki atvangos mūsų veikla juda šuoliais, kurių metu mūsų sąmonė kiek įmanoma 

nusigręţia į šalį nuo atliekamo judesio, kad ţiūrėtų tik į iš anksto susidarytą judesio vaizdą“
63

. 

Autoriui šis intelekto veikimo principas primena kinematografo veikimo principą. Anot jo, 

mūsų paţinimo mechanizmas yra kinematografinės prigimties. Čia visuomet išlaikoma 

racionali seka, sudėta tarsi iš momentinių nuotraukų. Gilles Deleuze„o aprašytas klasikinis 

kinas, arba, kitaip, vaizdinio-judėjimo kinas yra tarsi iliustracija bergsoniškojo 

kinematografinio laiko. 

Toliau, šioje vietoje bus bandoma trumpai aptarti kiekvieną iš neseniai minėtų 

trijų vaizdinio-judėjimo sub-formų. 

Pirmasis vaizdinys – tai vaizdinys-percepcija. Gilles Deleuze„o teigimu, 

percepcija yra vaizdinys. Vaizdinys-percepcija atsiranda kaip viena iš intervalo/tarpo pusių. 

Tai yra, kaip organinė, gyvuojanti ląstelė, kuris egzistuoja sensomotorinėje intervalo pusėje, 

pirminėje percepcijoje. Ląstelės membrana auga tempdamasi per intervalą, absorbuodama 

visus vaizdinius, susijusius su pirmine percepcija. Anot filosofo, šis vaizdinys-percepcija yra 

vaizdinys, per kurį visi kiti vaizdiniai yra suvokiami. Šis vaizdinys yra vaizdinys-judėjimas, 

                                                           
62

 Deleuze. Cinema 1. – London, 2005. – P. 68. 

63
 Henri Bergson. Kūrybinė evoliucija. – V., 2004. – P. 325.  



37 
 

todėl, galima teigti, jis yra sukurtas ir pasmerktas tarnauti ţmogiškosioms intencijoms, 

rūpesčiui ir sensomotorinei schemai.  

Skaitant Gilles Deleuze„o knygoje „Kinas“ pateiktus pavyzdţius, ima atrodyti, 

jog visi vaizdiniai-percepcijos yra kadrai, reprezentuojantys vienokį ar kitokį poţiūrį. Jie 

visuomet turi tam tikrą perspektyvą. Vaizdiniai-percepcijos filmuose gali būti arba 

objektyvūs, subjektyvūs arba – nei vieni, nei kiti. Tai būtų vaizdai, kurie pastebimai 

suvokiami kaip padaryti suvokiančios kameros (percepcijos percepcija). Tai – percepcija kitos 

percepcijos rėme, eilė elementų, kurie reaguoja su centru.: „Iš to poţiūrio taško, kuris 

okupuoja mus šią minutę, mes pereiname iš absoliučios, objektyvios percepcijos, kuri yra 

neatskiriama nuo daikto, prie subjektyvios percepcijos <...>“
64

. Pasak filosofo, filmuose, kaip 

ir tikrame gyvenime, pasaulyje, vaizdiniai negali būti tiktai subjektyvūs ar objektyvūs. Jie 

skendi tarpe arba turi ir subjektyvumo, ir objektyvumo bruoţų. Joks kadras nėra visiškai 

subjektyvus ar objektyvus, nors gali prie to priartėti. Vaizdinys-percepcija, kiek jis susijęs su 

filmu, pasirodo kaip sąmoningas bandymas simuliuoti objektyvų poţiūrį. Tačiau jis, jokiais 

būdais, neturėtų būti apibrėţiamas kaip esantis visiškai subjektyvus ar esantis poţiūrio kadras. 

Gilles Deleuze„as tvirtina, jog vaizdinys-percepcija savo statusą atranda kaip laisvas 

netiesioginis subjektyvumas. Tai nutinka nuo tos akimirkos, kuomet jis imasi reflektuoti savo 

turinį, esantį kameros sąmonėje, kuri tapo autonomiška. 

Dziga Vertov„as, Ukrainoje gimęs kino dokumentikos pionierius, kino kronikų 

reţisierius, kurio kūryba padarė didţiulę įtaką „Cinema vérité“
65

 stiliaus dokumentiniam kinui 

ir apskritai kino istorijai, yra pasakęs, jog ţmogus, kurio akys, deja, mato labai maţai ir labai 

prastai, visuomet svajojo išvysti nematomą fenomeną. Tam ţmogus sugalvojo mikroskopą. 

Vėliau – teleskopą. Ţmogus sukūrė ir kino kamerą, tam, kad galėtų giliau įsiskverbti į 

mątomą pasaulį, tirti ir įrašinėti vizualųjį fenomeną dabar, kurio ateityje, kameros dėka, 

niekas nepamirš.  

Pasak Gilles Deleuze„o, precepcija yra pačiuose daiktuose, o ne 

suvokiančiąjame. Kaip pavyzdį galima pateikti to paties, neseniai minėtojo reţisieriaus Dziga 

Vertovo filmą „Ţmogus su judančia kamera“ (1929). Šiame filme vaizdinio judesiai yra 

stabdomi, persukami, pertvarkomi, jais manipuliuojama. Anot filosofo, visa tai daroma tarsi 

                                                           
64

 Deleuze. Cinema 1. – London, 2005. – P. 66. 

65
 „Cinema verite“ yra dokumentinio kino kūrimo stilius, jungiant tarpusavyje natūralistines technikas su 

stilizuotais kino montavimo prietaisais. Šio stiliaus filmuose kamera tampa tarsi provokatore, siekiančia 

sugluminti subjektus. Todėl nenuostabu, jog daţnai šiuose „cinema verite“ filmuose dalyvaja ir pats reţisierius 

apsiginklavęs kamera. Su šiuo kinu vienaip ar kitaip susiję šie reţisieriai: David Perlov, Dziga Vertov, Allan 

King, Barbara Kopple, Jean Rouch ir dar daug kitų.  



38 
 

kitos akies poţiūriu, akies, kuri nepriklauso ţmogui, akies, kuri yra daiktuose, kaip ir 

percepcija yra daiktuose. 

Antrasis vaizdinių tipas, priskiriamas vaizdiniui-judėjimui, yra vaizdiniai-

afektai. Tai, iš esmės, yra jausmai, kylantys iš erdvinių daiktų kontakto su pasauliu. Anot 

Ronaldo Bogue, tai, ką mes daţniausiai esame linkę vadinti percepcija, iš tiesų yra junginys 

išorinės percepcijos ir vidinių jausmų. Šis junginys yra sąlygojamas mūsų kūniškos 

egzistencijos. Tai yra pirminės percepcijos ir jausmų kombinacija, kuri mums padeda sukelti 

tinkamus veiksmus. Šie jausmai, apie kuriuos kalbame, yra gryni, pirminiai, todėl vaizdiniai-

afektai yra intuityvūs pojūčiai (pavyzdţiui, įtampa, nerimas), kurie tik vėliau identifikuojami 

kaip skausmas, pyktis, meilė ir t.t. momentas, kuomet šie intuityvūs pojūčiai yra 

identifikuojami, jie tampa vaizdiniais-veiksmais, tačiau apie juos bus kalbama vėliau.  

Anot Gilles Deleuze„o, afektai, apie kuriuos mes šnekame, yra labiau jaučiami, 

nei suvokiami. Pavyzdţiui, turima “raudonos” idėja. Pirminė “raudonos” percepcija, prieš tai, 

kol ji yra suprasta kaip ţodis, atpaţinta, priskirta spalvų kategorijai, ji yra vien tik 

intensyvumas, anoniminis jutimas. Tuomet, kai ši “raudona” atpaţįstama kaip spalva, arba, 

tarkime, ji suprantama kaip pavojaus asociacija, regima kaip kraujo įvaizdis, šis 

intensyvumas, jausmas, jausminė kokybė nustoja būti vaizdiniu-afektu ir tampa vaizdiniu-

veiksmu. Šioje vietoje prieinama išvada, jog afektas yra galimo veiksmo rūšis, veiksmo, 

pasirodančio idėjos, reakcijos, atpaţinimo, identifikavimo forma. Tai atsakas, kylantis iš 

stimulo: “Vaizdinys-afektas jungia ir susieja percepciją su veiksmu, jis perkuria ryšį tarp 

dviejų judesių per ekspresijos judesį”
66

. Tačiau, svarbu paminėti tai, jog pats vaizdinys-

afektas nėra jungtis tarp percepcijos ir veiksmo. 

Vaizdinys-afektas priklauso galimybių sričiai. Jis yra kokybė arba jėga. Kuomet 

ši potenciali energija išleidţiama, ji tampa jėga glūdinčia vaizdinyje-judėjime. Galima teigti, 

jog vaizdiniai-afektai yra virtualios vaizdo kokybės, patiriamos ţmonių: „Afektas yra esybė, 

kuris yra jėga arba kokybė. Tai yra kaţkas išreikšto: afektas neegzistuoja nepriklausomai nuo 

kaţko, kas tai išreiškia <...>. Tai, kas išreiškia yra veidas arba veidinis atitikmuo, arba, kaip 

pamatysime vėliau, net teiginys“
67

. 

Trečiasis neaptartas vaizdinys, anot Gilles Deleuze„o, yra vaizdinys-veiksmas. 

Bogues teigimu, vaizdinio-judėjimo reţime, reguliuojamame sensomotorinės schemos, 

percepcija ir veiksmas yra neatskiriami. Percepcija visuomet veda prie veiksmo ir, ţinoma, 

                                                           
66

 Ronald Bogue. Deleuze on cinema. – N.Y., 2003. – P. 38. 

67
 Deleuze. Cinema 1. – London, 2005. – P. 99. 



39 
 

apima patį veiksmą. Šis veiksmas yra galutinis tikslas ir motorinis aspektas sensomotorinėje 

schemoje.  

Afektai, kuriuos aptarėme seniau, ir impulsai yra naudojami percepcijos ir 

veiksmo. Jie yra “daiktai”, kurie sujungiami kartu ir išreiškiami per veiksmą. Pasak Gilles 

Deleuze„o, svarbu suprasti tai, jog “veiksmas” apie kurį čia kalbame, nėra vien fizinis 

veiksmas ar paprasčiausias atsakas. Taip pat, vaizdinys-veiksmas nėra tas pats, kas veiksmo 

filmai, nors, ţinoma, šie filmai išreiškia vaizdinius-veiksmus. 

Savo knygos “Kinas” pirmame  tome Gilles Deleuze„as aptaria dviejų rūšių 

veiksmo vaizdinius – didţiuosius ir maţuosius veiksmo vaizdnius. Anot filosofo, pirmąjai 

rūšiai priklauso filmai, kurių siuţeto seka tolydi, aiškiai pristatoma situacija, kurią lydi tam 

tikras atsakomasis veiksmas (šis apibūdinimas tinka klasikiniam kinui). Vėliau, kilus 

veiksmui, susidaro nauja situacija, kuri yra tarsi rezultatas. Čia veiksmas geba modeliuoti 

situaciją. Jei visa tai uţrašytume schema, ji skambėtų taip: situacija – veiksmas – situacija. Tai 

– mūsų kasdienio gyvenimo, bei sensomotorinės schemos pavyzdys. Maţuosius veiksmo 

vaizdinius Gilles Deleuze„as apibūdina kaip: “Yra kita forma, kuri, priešingai, juda nuo 

veiksmo prie situacijos, link naujo veiksmo <…>. Šį kartą yra veiksmas, kuris atskleidţia 

situaciją, situacijos fragmentą ar aspektą, kuris sukelia naują veiksmą. Veiksmas kyla aklai ir 

situacija atskleidţiama tamsoje, neaiškiai. Nuo veiksmo prie veiksmo, situacija palaipsniui 

paaiškėja <…>, ir galiausiai arba tampa aiški, arba pasilieka paslaptinga”
68

. Ši maţoji 

vaizdinio-veiksmo forma juda nuo veiksmo, tam tikros elgesio formos link dalinai uţdaros 

sistemos. Anot Gilles Deleuze„o, tai – apversta sensomotorinė schema. Tokia reprezentacija 

nustoja būti globale ir tampa lokale. Ji nėra struktūrinė, tačiau yra konstruojama aplink filmo 

įvykius.  

Savo kino filosofijos knygose Gilles Deleuze„as teigia, jog vaizdinys-judėjimas 

tarsi sudarytas iš dviejų dalių, dviejų pusių. Pirmoji pasireiškia santykiuose su objektais, kurių 

reliatyvią poziciją jis keičia, o antroji – santykiuose su visuma, kurios absoliučią kaitą 

išreiškia. Pozicijos, anot filosofo, egzistuoja erdvėje, o visuma visuomet kinta laike. Jei šį 

vaizdinį-judėjimą sulygintume su kadru, rėminimą galėtume vadinti kadro aspektu, nukreiptu 

į objektus, o montaţą – aspektu, nukreiptu į visumą. Apskritai, Gilles Deleuze„as vystydamas 

savo kino filosofiją, nemaţai dėmesio ir vietos savo knygose skyrė montaţui. Jo teigimu, 

montaţas geba steigti visumą ir duoti mums laiko vaizdinį. Tačiau laikas šioje vietoje yra 

netiesioginė reprezentacija. Jis liejasi iš montaţo, kuris sieja vienus vaizdinius-judėjimus su 

kitais. Pier Paolo Pasolinis, italų reţisierius, poetas, rašytojas ir intelektualas teigia, jog 

                                                           
68

 Deleuze. Cinema 1. – London, 2005. – P. 164. 



40 
 

monataţas turi savybę kurti “dabarties praeitį”, geba transformuoti mūsų nestabilią ir 

neuţtikrintą dabartį į aiškią, stabilią ir trokštamą praeitį.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



41 
 

3.3 Gilles Deleuze‘o vaizdinio-laiko koncepcija 

 

„Nėra visiškai teisinga sakyti, jog kinematografinis vaizdinys yra dabartyje. Tai, 

kas yra dabartyje, yra tai, ką vaizdinys „reprezentuoja“, bet ne pats vaizdinys kaip toks, kuris, 

kine kaip ir paveiksle, yra maišomas su tuo, ką jis reprezentuoja. Pats vaizdinys yra sistema 

santykių, esančių tarp elementų, tai yra, eilė laiko santykių, iš kurių teka kintanti dabartis. Šia 

prasme, manau, Tarkovskis, apibrėţdamas kiną, remdamasis kadre esančiu laiko spaudimu,  

meta iššūkį skirtingumui, esančiam tarp montaţo ir kadro. Kas yra specifiško vaizdinyje, 

<...>, tai gebėjimas padaryti suprantamais, padaryti matomais laiko santykius, kurie nebegali 

būti matomi objekte, kuris yra reprezentuojamas, taip pat, neleisti jiems būti paverstiems į 

dabartį“
69

, - antrame knygos „Kinas“ tome rašo prancūzų filosofas Gilles Deleuze„as. 

Vaizdinys-laikas, anot autoriaus, neturi visiškai nieko bendro su  praeities 

intarpais, ţvilgsniais į praeitį (flashback„ais) ar atsiminimais (recollection). Atsiminimą 

galima laikyti ankstesne dabartimi, nors veikėjai, netekę savo atminties moderniajame kine, 

skęsta praeityje arba iš jos pasirodo tam, kad padarytų manomu tai, kas uţmaskuota 

prisiminimuose. Ţvilgsnis į praeitį, anot Gilles Deleuze„o, yra tik kelrodis ir, kuomet jis yra 

naudojamas didţių autorių, reţisierių, jis egzsituoja tik tam, kad atskleistų kur kas 

sudėtingesnes laikines struktūras (pavyzdţiui, uţfiksuojant akimirką, kuomet laikas turėjo 

pradėti tekėti kita linkme). Šioje vietoje svarbu suprasti, jog tai, kas čia vadinama laikinėmis 

struktūromis arba tiesioginiu vaizdiniu-laiku, aiškiai reiškiasi uţ empirinio laiko eiliškumo: 

praeitis – dabartis – ateitis. Visa tai yra koegzistencija skirtingų trukmių, skirtingų trukmės 

lygių, kur vienas įvykis gali priklausyti keliems lygiams, teigia filosofas. 

Vienas Kanados akademikas, Donato Totaro, rašantis populiariam internetiniam 

ţurnalui „Uţ ekrano“ (Offscreen)
70

, savo straipsnyje „Gilles Deleuze bergsoniškasis filmo 

projektas“ teigia, jog lygiai taip pat, kaip Henris Bergsonas niekados nepateikė uţbaigto 

trukmės apibrėţimo, taip ir Gilles Deleuze„as nepateikė vieno, tikslaus vaizdinio-laiko 

apibrėţimo, arba tiksliai nepaaiškino, ką jis turi galvoje sakydamas „tiesioginis laiko 

vaizdinys“. Skaidrusis-vaizdinys (crystal-image), kuris, anot Donato Totaro, yra vaizdinio-

laiko kertinis akmuo, yra kadras,  kuris sumaišo nufilmuotojo įvykio praeitį su ţiūrėjimo 

dabartimi. Šis skaidrusis-vaizdinys yra nedali virtualaus vaizdinio ir dabartinio, tikrojo, 

veiksmo vienybė. Virtualusis vaizdinys yra subjektyvus, esantis praeityje, tačiau 

                                                           
69

 Gilles Deleuze. Cinema 2. – London, 2005. – P. XII.  

70
 „Offscreen“ – tai internetinis ţurnalas, kuris drauge su prancūzų ţurnalu „Hors Champ“ yra prieinamas nuo 

1997 metų. „Offscreen“ pasiţymi plačiu filmų recenzijų, festivalių aprašų, bei akademinių straipsnių, susijusių 

su filosofija bei kinu, pasirinkimu.  Jį galite rasti internete, adresu – www.offscreen.com 



42 
 

atsimenamas. Jis, kaip grynasis atsiminimas (recollection), egzistuoja uţ sąmonės ribų, laike. 

Jis visuomet egzistuoja kaţkur laikinėje praeityje, tačiau laukia, kuomet bus iškviestas 

dabartinio, tikrojo vaizdinio. O šis tikrasis, dabartinis vaizdinys yra objektyvus, esantis 

dabartyje ir suvokiamas. Skaidrusis-vaizdinys (crystal-image), anot akademiko, egzistuoja ties 

tikrojo ir virtualaus vaizdinio riba.  

Antrame savo knygos „Kinas“ tome, penktame skyriuje, skirtame dabarties ir 

praeities steigties laike problematikai, Gilles Deleuze„as rašo: „Kristalas atskleidţia tiesioginį 

vaizdinį-laiką ir daugiau iš judesio nekyla netiesioginis laiko vaizdinys. Jis neabstrahuoja 

laiko; jis daro geriau: jis apverčia pavaldumą santykyje su laiku. Kristalas yra kaip laiko 

ration cognoscendi, tuo tarpu laikas, atvirkščiai, yra ratio essendi. Tai, ką kristalas atskleidţia 

ar padaro matomu, yra paslėptasis laiko pagrindas, tai yra, jo diferenciavimasis į dvi sroves, 

<...>dabarties, kuri praeina, ir praeities, kuri išsaugoma“
71

. Laikas tuo pačiu metu priverčia 

dabartį praeiti ir savyje išsaugo praeitį. Skaidrusis-vaizdinys, anot filosofo, iliustruoja kaip 

tiesioginis laiko vaizdinys, arba tiesiog laikas, atsiranda, pasirodo filmuose. Ši tikroji laiko 

forma, apie kurią kalba Gilles Deleuze„as, yra simptomas Henrio Bergsono tikrojo laiko 

(trukmės) koncepto, kurį jau aptarėme seniau, analizuodami dviejų tipų laiką.  

Gilles Deleuze„o teigimu, tinkamas atitikmuo vaizdiniui-laikui yra ne įprastinė 

ar grynoji atmintis, bet greičiau tam tikri atminties sutrikimai ir nepavykę atpaţinimai. 

Europietiškas kinas savo ankstyvojoje stadijoje susidūrė su grupe fenomenų: amnezija, 

hipnozė, haliucinacijos, beprotybė, mirties vaizdinys ir, labiausiai, košmarai bei sapnai. 

Svarbus Sovietinio kino aspektas buvo jo įvairialypė sąjunga su futurizmu, konstruktyvizmu 

ir formalizmu. Vokiškasis ekspresionizmas buvo sąjungoje su psichiatrija bei psichoanalize, 

prancūziškoji mokykla – sąjungoje su surrealizmu. Visomis šiomis sąjungomis, Europa 

(europietiškojo kino gamintojai, reţisieriai, kūrėjai), anot filosofo, siekė sulauţyti 

amerikietišką vaizdinio-veiksmo apribojimą, taip pat, jungiant vaizdinį, mintį bei kamerą 

vienoje automatinėje subjektyvybėje, kaip kontrastą per-objektyviai amerikiečių koncepcijai, 

įminti laiko paslaptį. Tikslas – amerikietiškąjį vaizdinį-veiksmą pakeisti europietiškuoju 

vaizdiniu-laiku.  

Kaip vieną iš aspektų, geriausiai atskleidţiančių moderniojo kino (vaizdinio-

laiko) skirtumą klasikinio kino (vaizdinio-judėjimo) atţvilgiu, Gilles Deleuze„as knygoje 

„Kinas“ pateikia montaţo sąvoką. Būtent montaţas, kuris yra svarbiausia priemonė, kuriant 

kinematografinį vaizdinį, yra tai, kas kiną išskiria iš kitų menų sferos. Teigiama, jog kino 

vizualinę plotmę sudaro ekrane matomi tam tikri kadrai bei intervalai, esantys tarp šių kadrų, 

                                                           
71

 Gilles Deleuze. Cinema 2. – London, 2005. – P. 95. 



43 
 

kurie yra nematomi. Šie intervalai gali egzistuoti tarp atskirtų vienos istorijos momentų, taip 

pat tarp skirtingų tame pačiame filme besiskleidţiančių istorijų. Daţnai manoma, jog filmo 

siuţetą kuria tik matomi kadrai, tačiau ši nuomonė klaidinga. Labai daţnai, būtent šie minėti 

intervalai, kurie tarsi praplaukia nepastebti pro mūsų akis, yra vieni svarbiausių kuriant tam 

tikrą istoriją, idėją, intrigą. Kartais nutylėjimas pasako daugiau, nei ilga ir raiški kalba (čia, 

ţinoma, turima omenyje „kalbėjimą“ vaizdiniais). Kino istorijoje aptinkama nemaţai 

skirtingų montaţo mokyklų, pasiţyminčių vis kitokia technika bei stilistika, kaip, pavyzdţiui: 

organinis montaţas (Griffith), dialektinis montaţas (Eisenstein), siurrealistinis montaţas 

(Bunuel), ekspresionistinis montaţas (Lang, Murnau), kiekybinis montaţas (Gance), suspenso 

montaţas (Hitchcock), transcendentinis montaţas (Bresson), intelektualinis montaţas 

(Resnais), postmodernistinis montaţas/koliaţas (Tarantino). Skirtumai tarp šių montaţo 

formų geriausiai atsiskleidţia atsiţvelgiant į tai, į kokius sluoksnius reţisieriaus skaidomas 

kūrinys, taip pat, kaip pereinama nuo vieno kadro prie kito, kokia šių kadrų seka bei kaip 

išreiškiamas laikas, jo tėkmė kine.  

Tačiau kodėl būtent montaţas geriausiai atskleidţia moderniojo kino specifiką 

bei ypatingą jo santykį su laiku? 

Gilles Deleuze„o, kaip ir Andrey„aus Tarkovskio, teigimu, laiko jėga visuomet 

išeina uţ bet kokio kadro ribų, o būtent laike gyvena ir veikia montaţas, kuris: „veikia uţ 

netiesioginės laiko reprezentacijos“
72

. Prasidėjus moderniąjam kinui, anot filosofo, kino 

istorijoje įvyko ne kaţkas geresnio, graţesnio, tačiau kaţkas visiškai kitokio, nei iki šiol 

vyravusiame klasikiniame kine. Nutinka taip, jog iki tol vyravusi sensomotorinė schema 

nustoja būti galiojančia, vyraujančia, tačiau, tuo pačiu metu, ji nėra ir aplenkiama. Ji 

suardoma, suskaldoma. “Percepcijos ir veiksmai nustoja būti jungiami kartu, o tarpai nėra nei 

koordinuoti, bei uţpildyti. Kai kurie veikėjai, uţklupti grynai optinių ir garso situacijų, 

aptinka save pasmerktais klajoti arba leistis į kelionę. Tai yra tikrieji pranašai, kurie daugiau 

nebeegzistuoja, išskyrus judesio tarpuose, ir kurie net negauna aukštesniųjų paguodos, kuri 

juos sujungtų su materija ar suteiktų sielos kontrolės. Jie geriau perleidţiami kaţkam 

nepakeliamam, kas paprasčiausiai yra jų pati kasdienybė”
73

, - rašo Gilles Deleuze„as. Būtent 

čia, anot filosofo, pasiekiamas apvertimas – judesys nėra paprasčiausiai neįprastas, nukrypęs, 

tačiau neįprastumas, nukrypimas tampa pagrįstas pats savaime ir nurodo laiką, kaip jo 

tiesioginę prieţastį. 

                                                           
72

 Gilles Deleuze. Cinema 2. – London, 2005. – P. 41. 

73
 Ten pat, P. 39. 



44 
 

Laikas tampa dezorganizuotas, suiręs, netvarkingas. Nebėra laiko, priklausančio 

nuo judesio, tačiau atsiranda neįprastas judesys, kuris tampa priklausomu nuo laiko. Santykis 

“sensomotorinė situacija – netiesioginis laiko vaizdinys” pakeičiama nelokalizuotu santykiu 

“grynoji optinė ir garsinė situacija – tiesioginys vaizdinys-laikas”. Vizualiniai ţenklai 

(opsigns) ir garsiniai ţenklai (sonsigns) tampa tiesiogine laiko prezentacija (pateikimu). 

Netikro vientisumo kadrai, anot Gilles Deleuze„o, patys tampa nelokalizuotu santykiu. Filmų 

veikėjai nustoja šokinėti nuo vieno kadro prie kito ir tampa šių kadrų tarsi praryti.  

Tiesioginis vaizdinys-laikas , filosofo teigimu, yra tarsi „fantomas, kuris 

visuomet neramino kiną“
74

. Modernusis kinas buvo tai, kas suteikė šiam fantomui kūną. Šis 

vaizdinys yra virtualus, priešingai vaizdinio-judėjimo tikroviškumui. Tačiau, jei virtualumas 

yra priešingas faktiškumui, jis nėra priešingas realumui. Šis vaizdinys yra tai, kas suponuoja 

montaţą, kuris, ţinoma, yra visiškai kitoks nei kalbant apie netiesioginę reprezentaciją. Gilles 

Deleuze„o knygos „Kinas“ antrame tome rašo: „ <...> montaţas pakeitė savo prasmę, jis 

įgauna naują funkciją: vietoje to, jog būtų susijęs su vaizdiniais-judėjimais, iš kurių jis 

išgauna netiesioginio laiko vaizdinius, jis tampa susijęs su vaizdiniu-laiku ir iš jo išgauna 

laiko santykius, nuo kurių neįprastas judesys dabar priklauso“
75

.  

Moderniame kine, filosofo teigimu, daţnai buvo minima, jog montaţas jau 

egzistuoja pačiame vaizdinyje arba, kad vaizdinio dalys jau turi mintyje montaţą. Welles„o, 

Resnais, Godard„o kūryboje nustoja egzistuoti alternatyva, perskyrimas tarp montaţo ir kadro. 

Kartais montaţas įvyksta vaizdinio gelmėje, o kartais jis tampa plokščias. Daugiau nebekyla 

klausimas, kaip vaizdiniai yra jungiami, tačiau klausiama – ką šie vaizdiniai atskleidţia, siekia 

parodyti? Šis montaţo tapatumas su pačiu vaizdiniu atsiranda tik sąlygojamas tiesioginio 

vaizdinio-laiko.  

Gilles Deleuze„as savo knygos „Kinas“ antrame tome, penktame skyriuje, 

nemaţai rašo apie prancūzų reţisierių Alain Resnais, kurio kūryba yra tarsi vizualizacija 

Gilles Deleuze„o laiko teorijos, o tiksliau – vaizdinio-laiko teorijos. Filosofas teigia, jog 

Resnais filmų kadrai yra tokie ţymūs todėl, jog jie geba apibūdinti ar net konstruoti 

kontinuumus. Paties reţisieriaus teigimu, jį visuomet domino ne filmų veikėjai, tačiau iš jų 

išgaunami jausmai, kurie tampa šių veikėjų šešėliais, kurie priklausomi nuo praeities, kurioje 

veikėjai yra patalpinami. Resnais sukurti veikėjai yra dabartyje, tačiau jų jausmai visuomet 

pajungti praeičiai. Šie jausmai tampa veikėjais. Būtent tokioje transformacijoje svarbią vietą 

uţima garsinės kompozicijos, muzikinės išraiškos. Kiekviename savo filmo judesyje, 

                                                           
74

 Gilles Deleuze. Cinema 2. – London, 2005. – P. 39 

75
 Ten pat, P. 40. 



45 
 

prancūzų reţisierius keliauja anapus vaikėjų link jausmų, vėliau, anapus šių jausmų link 

minties, kurios veikėjai jie yra. Štai kodėl, anot Gilles Deleuze„o, Resnais visuomet teigė, jog 

tai, kas jį, kaip kūrėją domina, yra smegenų procesai, tai, kad vyksta cerebraliniame 

mechanizme, siaubingi, chaotiški ar kūrybiniai mechanizmai. 

Šis pasisakymas primena Henrio Bergsono tikrosios trukmės teoriją, kur laikas 

yra kaţkas nuolatos vykstančio, kur dabartis yra visapusiškame santykyje su praeitimi ir 

ateitimi. „Kūrybinėje evoliucijoje“, skyriuje „Intuityvistinė Henri Bergson filosofija, Antanas 

Andrijauskas rašo: „ <...> pirmapradis gyvenimo, gyvybės polėkio ir jo paţinimo instrumento 

– intuicijos – idėjos Bergsono koncepcijoje virsta trukmės, kaip psichologinio subjektyvaus 

laiko, samprata. Ji neturi nieko bendro su statišku mokslinio paţinimo laiku ir išsiskiria 

ypatingu dinamiškumu, paslankumu, lemiančiu įvairių sąmonės būsenų, praeities ir dabarties 

susipynimą ir naujų vidinio gyvenimo formų sklaidą. <...> gyvybės polėkis ir trukmė čia 

traktuojami kaip daugybę uţslėptų potencijų ir tūkstančius įvairiausių gyvenimo apraiškų bei 

tendencijų jungiantys kūrybiniai pradai“
76

. 

Vieną kaip iš svarbiausių Resnais idėjų, pasisakymų, Gilles Deleuze„as pateikia 

šį, kuris byloja, jog kine viskas turėtų vykti aplink vaizdinius, uţ vaizdinių ir, ţinoma, 

pačiuose vaizdiniuose. Kuo ypatingas šis pasisakymas? Filosofo teigimu, visa tai įvyksta 

tuomet, kaip paprastasis vaizdinys tampa vaizdiniu-laiku. Pasaulis tampa atmintimi, 

smegenimis, o pačios smegenys tampa sąmone, amţių kontinuumu. Pats ekranas tampa 

cerebraline membrana, kur įvyksta betarpiškas ir tiesioginis praeities ir dabarties susidūrimas, 

viduje ir išorėje, atstume, kurio neįmanoma determinuoti, kuris yra nepriklausomas nuo jokių 

pastovių taškų. Toks vaizdinio pirmine charakteristika nustoja būti judesys ir erdvė, o ja 

tampa topologija ir laikas, rašo Gilles Deleuze„as. Klasikiniame kine vyravusi chronologinė 

kadrų, veiksmų seka visiškai suardoma, kartu išlaisvindama ir patį laiką. Tam moderniojo 

kino kūrėjai pasitelkia iškarpymus, neracionalius iškarpymus, apie kuriuos rašo ir pats Gilles 

Deleuze„as, pristatinėdamas savąją vaizdinio-laiko koncepciją bei jos skirtumą nuo vaizdinio-

judėjimo koncepcijos.  

Galime teigti, jog neproporcinga jungtis, esanti tarp kadrų, kurią prancūzų 

filosofas Gilles Deleuze„as vadina neracionaliais arba irracionaliais iškarpymais, praneša 

svarbią ţinią apie klasikinio (vaizdinio-judėjimo) ir moderniojo (vaizdinio-laiko) kino 

skirtumus. Taip vadinamasis klasikinis kinas geba veikti tik per vaizdinių jungtį, kuriai 

pajungiami visi iškarpymai. Šie iškarpymai, dalinantys dvi vaizdinio serijas, yra racionalūs. 

Jie sudaro arba finalinį pirmosios serijos vaizdinį, arba pirmą antrosios serijos vaizdinį. 

                                                           
76

 Henri Bergson. Kūrybinė evoliucija. – V., 2004. – P. 414-416. 



46 
 

Racionalūs iškarpymai visuomet determinuoja proporcingus santykius tarp vaizdinio serijų ir 

tokiu būdu sudaro visą ritminę bei harmoninę klasikinio kino sistemą. Čia laikas visuomet yra 

netiesioginės reprezentacijos objektas. 

Anot Gilles Deleuze„o, modernusis kinas gali būti apibūdinamas apvertus šią 

schemą. Tai padarius, vaizdiniai tampa nesujungti, o iškarpymai tampa svarbūs patys dėl 

savęs. Iškarpymas, pjūvis, esantis tarp dviejų vaizdinio serijų, jau nebeformuoja nė vienos iš 

dviejų serijų dalies. Jis tampa ekvivalentu irracionalaus iškarpymo, kuris determinuoja 

neproporcingus santykius tarp vaizdinių, rašo filosofas. 

Kaip pranzūsų filosofas Gilles Deleuze„as siekė pakeisti vaizdinio-judėjimo 

sąvoką vaizdinio-laiko koncepcija, taip prancūzų reţisierius Alain Resnais troško pakeisti 

klasikinį kiną moderniuju, filmuose apgyvendinant kaip įmanoma daugiau chaotiškumo, 

būdingo tikrovei. Knygoje “Kino istorija” Davidas Parkinsonas rašo: “”Klasikinis filmas 

nepajėgia perteikti tikrojo dabarties gyvenimo ritmo, - rašė Alainas Resnais. – Visi jaučia, kad 

gyvenimas padrikas. Tai liudija ir dailė, ir literatūra, tad kodėl kinas, uţuot laikęsis tradicinio 

pasakojimo, nepajėgtų atspindėti nūdienos tikrovės.””
77

. Pasak autoriaus, 1959 metais Resnais 

sukurtas filmas “Hirosima, mano meile” buvo vienas iš trejeto – kiti du Jean Luc Godard„o 

“Iki paskutinio atodusio” ir Francois Truffaut„o “400 smūgių“, - parodţiusių, jog atsirado tam 

tikra audiovizualinė kalba, kuria galima kurti dramaturginį impresionizmą.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
77

 David Parkinson. Kino istorija. – V., 1995. – P. 185. 



47 
 

3.4. Jean-Luc Godard‘o filmo „Moteris yra moteris“
78

 delioziškoji interpretacija 

 

Jean–Luc Godard„ą galime laikyti moderniojo kino inovatoriumi, naujosios 

prancūzų kino bangos atstovu. Jo kūriniai – platūs, painūs. Vieni ţmonės linkę pasiklysti jo 

kūrybos labirintuose, kiti jį laiko nesistematišku, padriku ir išbarstytu. Ar vaizdai, kurie 

sudaryti iš vienas kitam prieštaraujančių detaliu, keistai trukinėjančių dialogų, nuolatos 

judinamos kameros, ryškių spalvų, absurdiškų konfliktų, gali būti laikomi tobulais? Anot 

pačio Jean-Luc Godard„o, joks vaizdas negali būti teisingas, jis yra tiesiog vaizdas. Būtent šią 

reţisieriaus idėją performulavo ir pritaikė sau ţymus prancūzų filosofas Gilles Deleuze„as. 

Anot filosofo, nėra teisingos minties, o tiesiog mintis. Susijungiant šioms idėjoms, tarsi 

sukuriamas kinematografinis-filosofinis paviršius. Būtent iš šios perspektyvos pabandysime 

paţvelgti į Jean-Luc Godard„o kūrybą, kaip pavyzdį pateikiant jo filmą „ Moteris yra 

moteris“. 

Kodėl būtent šis kūrėjas suţavėjo Gilles Deleuze„ą? Savo išskirtinumu, vaizdais, 

kinematografiniais sugebėjimais, technika, ar todėl, kad jo filmais kalba pačio Gilles 

Deleuze„o filosofija? 

Anot Gilles Deleuze„o, Jean-Luc Godard„o darbai visuomet tarsi pakibę „tarp“ 

kaţko: tarp teksto ir vaizdo, tarp kino ir televizijos, garso ir vizualumo, aistros ir politikos. 

Viskas maišosi, pinasi, keičiasi. Galime teigti, jog reţisierius sunaikina iki tol kine vyravusį 

linijinį siuţetą, kuomet veiksmas vyksta nuosekliai. Gal net nuspėjamai. Jo filmai – savotiškas 

chaosas. Filmo pagrindas išlaikomas, tačiau nuolatos drebinamas, ardomas ir vėl 

konstruojamas, lyg tam tikras įrenginys, mašina. Nesunku pastebėti, jog jau šioje vietoje, 

pripaţinus Jean-Luc Godard„o filmų chaotiškumą, keistai išdėstytą siuţetą, iškyla pirmasis ir, 

tikriausiai, svarbiausias aspektas, siejantis kūrėją su filosofu. Tai – rizoma, kuri yra simbolis 

postmodernaus pasaulio, neturinčio centralizacijos, tvarkos ir simetrijos. Ji – atvira, 

fragmentiška, daugialypė, horizontali ir reliatyvi. Anot Gilles Deleuze„o, rizoma yra ne 

monadiška, o nomadiška.  

Prieš akis Jean-Luc Godard„o filmas „Moteris yra moteris“. Jau pati filmo 

pradţia gana netradicinė. Blykčioja ryškūs uţrašai. Garsas tai atsiranda, tai dingsta. Vaikai, 

atsisakantys pasakų knygos ir ieškantys seksualesnės knygos. Vyras ir moteris, iš paţiūros 

nepaţįstami koketuotojai, tačiau vėliau atrasti kaip vyras ir ţmona. Moteris, rankose laikanti 

atvirutę ir trokštanti pavirsti dviem gyvūnais vienu metu. Kamera juda. Vaizdas filmuojamas 

                                                           
78

 Originalus Jean-Luc Godard filmo pavadinimas yra „Une femme est une femme“. Filmas pastatytas 1961 

metais. 



48 
 

iš apačios, iš viršaus, tiesiai, šonu. Kabaretas. Daugybė ţmonių, bet visi tarsi atskirai. 

Paprastame vaizde staiga atsirandantys kadrai, kurie tarsi paiimti iš miuziklo. Staigus ir 

netikėtas perėjimas nuo tarpusavio konfliktų prie keipimosi į ţiūrovus (šis aspektas primena 

„Cinema verite“ stiliaus kinematografinius kūrinius). Vyras ir moteris, nuolatinis konfliktas. 

Ţodţiais, kuriais veikėjai turėtų įţeisti vienas kitą, tampa knygų viršeliais su antraštėmis. 

Galvojama viena, kalbama kita. Dušo taisymas su plaktuku. Naktinis pasivaikščiojimas po 

kambarį su lempa. Tokiu, galima sakyti, netipiškų situacijų, detalių kupinas visas filmas. Nors 

siuţetas išlieka suprantamas, ţiūrovui pro akis prabėga gausybė detalių, kurios nėra tipinės, 

lauktos, spėjamos. Būtent tai filmą praplečia. Atsiranda netikėtumo jausmas. Viska lyg vyksta 

gerai, tačiau ne taip kaip turėtų. Filmas tarsi sudėtas iš dalelių, kurios, lyg ir siejasi viena su 

kita. Tačiau įsiţiūrėję suprantame, jog filmo esmę suprastume įsijungę jį bet kurioje atkarpoje. 

Linija sutraukyta.  

Savo knygos „Kinas“ antrame tome Gilles Deleuze„as rašo, jog spalvos pačios 

gali išpildyti kategorijų funkciją. Jos ne tik veikia daiktus ir ţmones, ir net parašytus ţodţius, 

bet jos pačios savyje formuoja kategorijas. Anot Filosofo, Jean-Luc Godard„as yra puikus 

spalvintojas, tapytojas. Taip yra todėl, kad spalvos jam - kaip individualus stilius. Jose 

atsispindi pats vaizdas: „Godard„o formulė – „tai nėra kraujas, tai yra raudona“ – yra 

splvingumo formulė“
79

. Filme „Moteris yra moteris“ tap pat neišvengta ţaismo spalvomis. 

Pagrindinio veiksmo vietoje, poros bute dominuoja dvi spalvos – balta ir raudona. Balta 

spalva yra vyraujanti, jos apgaubtas visas butas. Tačiau baltoje perspektyvoje greit įsimaišo 

ryškios, raudonos detalės. Koridoriuje kaba raudona kepurė. Kambaryje stovi raudona lempa. 

Moteris geria raudona vyną. Kambaryje stovi didţiulė baltų gėlių puokštė, kurioje skleidţiasi 

ryški, raudona roţė. Visiškai taip pat, kaip gėlė, šviesioje kambario paletėje ţiūrisi moteris, 

kuri daţniausiai rengiasi taip pat raudonai. Šios ryškios detalės tarsi suardo harmoniją, kurią 

skleidţia balta spalva. Tai tarsi maištas, siekis paţadinti, sukrėsti. Anot Gilles Deleuze„o, 

raudona spalva apskritai yra viena iš mėgstamiausių reţisieriaus spalvų. Nenuostabu, juk 

maištautojas turi būti ryškus.  

Šiame filme galima aptikti ir virsmo, tapsmo tematikos. „Tapsmas kitu yra 

prieštaringas rizomos voţtuvas, įgalinantis absoliutų meta-morfiškumą, nenubrėţiantis jokių 

ribų tarp ko nors, ir leidţiantis rizomai bet kada pabėgti“
80

, - rašoma knygoje 

„Postmodernizmo fenomeno interpretacijos. Grįţkime prie filmo ir jo veikėjų. Tapimo kitu 

viziją pirmiausiai iliustruoja moteris, trokštanti tapti dviem gyvūnais vienu metu. Vėliau , 

                                                           
79

 Deleuze. Cinema 1. – London, 2005. – P. 121. 

80
 Postmodernizmo fenomeno interpretacijos. - V., 2009. – P. 223. 



49 
 

vykstant konfliktui tarp vyro ir ţmonos. Moteriai ištarus ţodţius, vyras juos ima kartoti. Jis ją 

mėgţdţioja. Vyras bando elgtis kaip moteris. Jis tarsi perima jos vaidmenį. Moteriai 

uţdraudus „beţdţioniavimą“, po kiek laiko, ji pati imasi veidrodinių veiksmų. Taip pat, vyrai 

lyginami su katinais, meškomis. Iš tiesų, kartais kyla įspūdis, jog pagrindiniai filmo veikėjai – 

vyras ir ţmona – nuolatos balansuoja tarp savo ir kito tapatybės: vienas kitą kartodami, 

medţiodami, keisdami nuomones, konfliktuodami.  

Gilles Deleuze„as – mąstytojas, kuriam filosofija yra nuolatinis sąvokų kūrimas. 

Jis aukštino originalų mąstymą, ieškojo naujų, netikėtų poţiūrio taškų, lauţė linijas ir skleidė 

tinklą. Visa tai pripaţįstant, tampa aišku, kodėl filosofas ţavėjosi Jean-Luc Godard„o kūrybą. 

Mąstytojo filosofinės idėjos, gyvavusios kalboje, namus rado reţisieriaus sukurtuose 

vaizdiniuose.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



50 
 

IV. FENOMENOLOGINĖ KINEMATOGRAFINIO MENO 

INTERPRETACIJA 

 

4.1. Fenomenologija ir filmų patirtis. Filmas kaip naujoji kalba 

 

Princeton„o universitete išleistos knygos „Akies kreipimasis“ autorė Vivian 

Sobchack teigia, jog jos darbo tikslas – apibūdinti ir paaiškinti kinematografinės prasmės bei 

regėjimo patirties, kaip įkūnytos ir reišmingos egzistencinės veiklos, šaknis ir padėtį. Prieš-

reflektyvi patirtis, anot filosofės, nėra nei ţodinė, nei raidinė, tačiau fenomenologijos tikslu 

vis tiek išlieka siekis apibūdinti, aprašyti patirtį. Labai daţnai kalba, ypatingai teorinė, 

stengiasi ištremti bei paneigti pačią patirtį, ją paversdama įmantriais ţodţių junginiais, begalo 

nutolusiais nuo tikrovės. Tačiau, neįmanoma paneigti ir to, jog patirtis, nors ir būdama 

visiškai nesulyginama su kalba, yra jos pripildyta. Visa tai pripaţįsta ţmonės, esantys 

marginalijose, kurie, Vivian Sobchack teigimu, siekia naujos kalbos, kalbos, kuri gebėtų 

artikuliuoti patirties specifiškumą.  

Šioje vietoje kyla klausimas - jei kalba, būdama viena reikšmingiausių 

komunikavimo formų, nesugeba tiesiogiai išreikšti patirties, tuomet, ar nenutinka taip, jog 

kinematografinis menas tampa tikruoju patirties perteikėju? Gal, būtent filmas, kurio pamatą 

sudaro ţmogaus akies fiksuoti, o vėliau, kameros akies perteikti, vaizdai, nustumdamas kalbą, 

uţima jos vietą? 

Pirmame savo knygos skyriuje Vivian Sobchack rašo: „Kas dar yra filmas, jei ne 

patirties išraiška patyrimu? <...> Filmas yra matymo aktas, kuris pats save padaro matomu, 

klausimo aktas, kuris padaro save girdimu, fizinio ir reflektyvaus judesio aktas, kuris save 

padaro reflektyviai jaučiamu ir suprantamu“
81

. Objektyviai demonstruoto, vizualiai ir audio 

būdu mums išreikšto, filmo matymo, girdėjimo ir judėjimo veikla, reiškiasi 

persismelkiančioje, pirminėje ir įkūnytoje kalboje, kuri teikia pamatą antrinei, maţiau 

diskretiškai, sistematiškai, maţiau „laukinei“ bendravimo prasmei. Pasak autorės, kinas turi 

gebėjimą išreikšti buvimo gyvu būdus, jų visiškai nepakeisdamas. Būtent juos mes vadiname 

tiesiogine patirtimi. Kinas turi gebėjimą, pirmykštes kalbos šaknis padaryti matomomis ir 

girdimomis. Įkūnytos egzistencijos būdai, tokie kaip matymas, girdėjimas, judėjimas, tampa 

pagrindine kino kalbos esme, substancija. Priešingai nei kiti klasikiniai menai, kaip, 

pavyzdţiui, tapyba, kurie siekia judesį perteikti nejudrumu, kinas vaizduoja gyvenimą pačiu 

gyvenimu. Šiuo atveju, kinas tampa tarsi gyvenimu, išreiškiančiu gyvenimą. Tačiau, kad ir 

                                                           
81

 Vivian Sobchack. Address of the eye. – New Jersey., 1992. – P. 3-4. 



51 
 

kaip tai patraukliai skambėtų, filosofės nuomone, ne visos klasikinio ir moderniojo kino 

teorijos tam pritaria. Filmas, kuris susideda tarsi iš trijų dalių – pačio filmo, kaip tokio, 

reţisieriaus bei ţiūrovo – geba ne tik kaţką reikšti, turėti prasmę, tačiau ir ją kurti, 

pasitelkdamas unikalią ir sistematišką komunikavimo formą (tačiau, šioje vietoje svarbu 

akcentuoti tai, jog kalbame ne apie visiškai komercinį kiną, o apie ţinomų reţisierių darbus).  

„Kuomet mes sėdime kino teatre ir suprantame filmą kaip protingą, prasmingą, 

mes (ir filmas priešais mus) esame įtraukti į pasaulį ir vizualinio buvimo veiklą. Patirtis yra 

tiek paţįstama, kiek ji yra intensyvi, ir ji paţymima tokiu būdu, kuriuo prasmė ir įprasminimo 

veikla yra tiesiogiai juntamos, jausmiškai prieinamos ţiūrovui. Įkūnyta precepcijos ir 

ekspresijos veikla – prasmės buvimas ir jos išraiška – yra mums duota kaip kiekvienos 

buvimo dabartyje ir prasmės kūrimo patirties modalumas <...>“
82

, - kalbėdama apie įkūnytą ir 

įpasaulintą akį, rašo Vivian Sobchack. Tai, kas demonstruojama ekrane ir į ką mes ţiūrime, 

kreipiasi į mus kaip išreikšta anonimo, esančio dabar, „kito“ percepcija. Ir tuomet, kai mes 

stebime šią išraiškingą „kito“ patirties projekciją, mes, taip pat, išreiškiame suvokiančią 

patirtį. Per mūsų regėjimo kreipimąsi (address) mes sugebame atsakyti kinematografinei 

ekspresijai, esančiai prieš mus, filme. Šiam susišnekėjimui pasiekti, mes naudojame vizualinę 

kalbą, kuri taip pat yra taktilinė, kuri išlaiko ir vikriai sučiumpa percepcinę ekspresiją, 

matymą, tiesioginę percepciją minėtojo anonimo, esančio dabar, jaučiančio ir jaučiamo 

„kito“.  

Filmo patirtis, Vivian Sobchack teigimu, yra bendravimo sistema, paremta 

kūniškos percepcijos, kuri yra sąmonės ekspresijos įrankis. Ši patirtis ne tik reprezentuoja ir 

atspindi kino reţisieriaus pirminę tiesioginę precepcinę patirtį, bet, taip pat,  pristato tiesioginę 

ir reflektyvią percepcinę patirtį  ir filmą, kaip ekspresyvią patirtį. Pats filmas, pasak filosofės, 

perţengia filmo reţisierių tam, kad įsteigtų ir lokalizuotų savo adresą, savo paties percepcinę 

ir ekspresyvią buvimo ir tapimo patirtį. Tačiau, kaip jau minėjome, kalbant apie filmą, svarbu 

paminėti ir dalyvaujantį ţiūrovą. Bet kokio filmo patirtis įtraukia suprantantį ir ekspresyvų, 

išraiškingą ţiūrovą, kuris turi šį filmą interpretuoti bei paţymėti jį kaip patirtį. 

Kalbant apie „filmo patirtį“ svarbu pastebėti, jog ši patirtis, Vivian Sobchack 

akimis, yra ne kas kita, kaip bendravimo sistema. Tačiau kuo ypatinga ši komunikavimo 

sistema, siekiant išreikšti patyrimą? 

Ši „filmo patirtis“ arba, kitaip, komunikavimo sistema atveria ir viešai 

demaskuoja neapgyvendintą tiesioginės patirties, kaip ypatingo įkūnijimo, erdvę. Vėliau, šią 

erdvę padaro prieinama bei matoma daugiau nei vienai sąmonei. Susidaro įspūdis, jog būtent 

                                                           
82

 Vivian Sobchack. Address of the eye. – New Jersey., 1992. – P. 8-9. 



52 
 

kinas sugeba tai, kas yra visiškai privatu, pateikti tokia kalba, kurios dėka subjektyvumas 

atveriamas platesnei masei. Tai kas buvo uţrakinta viename ţmoguje, tampa prieinama būriui 

ţmonių. Pasak filosofės, kine ši tiesioginė patirtis, apie kurią kalbėjome, ir egzistencinis 

dalyvavimas priklauso tiek pačiam filmui, tiek jo ţiūrovui. Svarbu paminėti tai, jog 

reţisieriaus dalyvavimas šioje patirtyje yra netiesioginis. 

Filmas yra ypatingas tuo, jog, Vivian Sobchack teigimu, jis tampa egzistencinės 

patirties matomybe. Kinas geba perteikti tai, kas yra nematoma, individualu. Taip pat, geba 

tai, kas iki šiol buvo intersubjektyvus tiesioginės patirties privatumas, įkūnyti į kaţką 

matomą, viešą. Kiekvienas ţmogus yra savotiškai pasmerktas gyventi pasaulyje, 

komunikuoti, plėtoti daugybę įvairiausių santykių, jis yra pasmerktas prasmei. Toks ţmogus, 

būdamas įkūnyta būtybe, yra visuomet esantis pasaulyje, o šio buvimo viena iš svarbiausių 

išraiškų yra kalba. Tačiau, Vivian Sobchack teigimu, svarbiausia yra pirminė kalba, kuri kyla 

iš ţmogaus buvimo pasaulyje ir yra tarsi egzistencinė sistema. Kiekvienu savo judesių, ţenklu 

mes gebame komunikuoti, ir tik po kiek laiko, šis komunikavimas, šio tipo kalba keičiame 

kita, mums yprasta ţodine kalba, kuri, kaip jau minėjome seniau, yra kur kas labiau nutolusi 

nuo tikrosios patirties bei sąlyčio su pasauliu. Ţodţiai tarsi naikina, ištrina patirtį, ją 

paversdami raidţių junginiais, neturinčiais atitikmenų tikrovėje. Šia pirmine kalba, filosofės 

teigimu, galime drąsiai laikyti filmą. Judantys vaizdiniai, esantys filme, pirmiausiai save 

supranta ir išreiškia, ir tik vėliau – save artikuliuoja, siekdami paaiškinti tam tikras detales, 

veikėjus, situacijas, esančius filme. 

Kinas yra privilegijuota komunikavimo forma. Filmas mums, ţiūrovams, yra 

duotas ir mūsų priimamas kaip percepcija, kuri yra apversta ir į mus nukreipta kaip ekspresija. 

Jis geba išreikšti ir reprezentuoti mums, dėl mūsų ir per mus tikruosius modelius ir struktūras 

buvimo kaip kalbos, buvimo kaip sistemos, per kurią mes, kiti ir pasaulis komunikuojame, 

keičiamės savo prasmėmis pasitelkiant pagalbon gestus. Todėl visiškai nenuostabu, kodėl 

fenomanologija, siekianti priartėti prie pačių daiktų, prie pačio tiesioginio patyrimo, savo 

teorinei konstrukcijai pasitelkia į pagalbą kinematografinį meną. Pačiai Vivian Sobchack 

filmas nėra tiesiog „perţiūrėtas daiktas“. Filosofei jis yra tam tikri matomi vaizdiniai, kuriuos 

mūsų rega geba matyti, pasisavinti bei prijungti sau pačiai. Sėdint kino teatre, mūsų regėjimas 

visuomet susitinka su filmo vaizdiniu, su kuriuo dalinamės pasauliu bei savo patirtimi. 

 

 

 

 

 



53 
 

4.2. Naujosios psichologijos ir kino santykis Merleau-Ponty fenomenologijoje 

 

Gilles Deleuze„as savo knygose apie kino filosofiją teigia, jog fenomenologinė 

perspektyva, kalbant apie kiną, nėra tinkama. Kyla klausimas – kodėl filosofo manymu 

fenomenologija, kuri mus kvietė grįţti atgal prie pačių daiktų, atgal į mūsų gyvenamą pasaulį, 

nėra tinkama, o gal tiksliau – nėra pajėgi – analizuoti kino fenomeno? Taip yra todėl, jog, anot 

Gilles Deleuze„o, fenomenologijai kinematografinio meno kuriamas vaizdas uţimtų 

išvestinės, antrinės patirties vietą, lyginant su natūraliąja percepcija. Taip pat, pasak filosofo, 

skelbiant filmo filosofiją, intencionalumo sąvoka nėra pakankama.  

Savo knygoje „Akies kreipimasis“ Vivian Sobchack rašo: „ <...>egzistencinė 

fenomenologija suteikia privilegiją „natūraliai percepcijai“ nesutarimuose su kinematografine 

prasme“
83

. Anot filosofės, Gilles Deleuze„as kiną regi kaip galimą fenomenologijos problemą. 

Kinas mus gali priartinti prie tam tikrų daiktų, vėliau nuo jų nutolinti, taip pat – periodiškai 

prie jų grįţinėti. Visa tai susilpnina subjekto bei pasaulio horizonto įsitvirtinimą. 

Šiame skyriuje, nepaisant neigiamo Gilles Deleuze„o pasisakymo 

fenomenologijos atţvilgiu, bus mėginama į kinematografinį meną paţvelgti iš 

fenomenologinės perspektyvos, analizei pasitelkę Merleau-Ponty knygos “Sąmoninga ir 

nesąmoninga”
84

 ketvirtąjį skyrių, skirtą filmo bei naujosios psichologijos analizei.  

Klasikinė psichologija teigia, jog mūsų vizualinis laukas yra tam tikra suma, ar 

net mozaika, visų jutimų, kurių kiekvienas yra grieţtai priklausomas nuo lokalinio regos 

stimulo. Kaip priešpriešą šiai psichologijai, Merleau-Ponty pateikia Naująją psichologiją. 

Būtent ji, anot filosofo, atskleidţia, jog, visų pirma, tokia paralelė tarp jutimų ir nervinio 

fenomeno yra nepriimtina, net jei kalbėtume apie paprasčiausius ir tiesioginius jutimus. Mūsų 

rega yra toli graţu ne homogeniška. Pavyzdţiui, tam tikros akies dalys yra visiškai aklos 

mėlynai ar raudonai spalvai, tačiau, kuomet mes ţiūrime į mėlyną ar raudoną paviršių, mes 

nesugebame matyti jokių to paviršiaus vietų, kurios būtų bespalvės. Kodėl taip nutinka? Anot 

filosofo, taip yra todėl, kad net pradedant nuo paprasto spalvų matymo, mūsų percepcija 

(suvokimas) nėra limituota registruojant tai, ką tinklainė nurodo. Būtent ji, mūsų percepcija, 

reorganizuoja tinklainės stimulus taip, kad atstatytų homogeniškumo lauką. Iš to tampa aišku, 

jog apie mūsų regos lauką mes turime kalbėti ne kaip apie mozaiką, bet kaip apie 

konfiguracijų sistemą. Merleau-Ponty teigimu, grupės labiau nei sugretinti elementai yra 

principinės ir pirminės mūsų percepcijoje. Pavydţiui, net dabartiniai ţmonės yra linkę 

                                                           
83

 Vivian Sobchack. Address of the eye. – New Jersey., 1992. – P. 31. 

84
 Merleau-Ponty knygos skyrius, kuriuo bus naudojamasi šiame darbe, anglu kalba buvo publikuotas internete. 

Ţiūrėti: pubpages.unh.edu./~jds/Signs%20Ch4.htm 



54 
 

grupuoti ţvaigţdes į tuos pačius ţvaigţdynus, į kuriuos grupavo mūsų protėviai, nors yra 

visiškai įmanoma nupiešti dangaus ţemėlapį ir kitu būdu. Taip pat, mums duotas raidţių 

serijas ab cd ef gh ij, mes būsime linkę jungti taip pat, nors, raidţių grupavimas bc de ir kiti 

taip pat yra įmanomi.  

Filosofas pateikia ir kitą gerą pavyzdį. Prieš mūsų akis sergantis ţmogus, 

kontempliuojantis ant jo kambario sienos kabantį plakatą. Kas nutiks plakatui, jei staiga figūra 

esanti jame taps fonu, o tai, ką daţniausiai laikome fonu – taps figūra? Jis visiškai pasikeis. „ 

Idėja, kurią mes turime apie pasaulį būtų apversta, jei mes sugebėtume matyti intervalus, 

esančius tarp daiktų (pavyzdţiui, tarpą tarp medţių prospekte) kaip objektų ir, atvirkščiai, jei 

mes matytume daiktus – medţius – savaime kaip foną“
85

, - rašo Merleau-Ponty savo knygos 

„Sąmoninga ir nesąmoninga” ketvirtame skyriuje. Šį filosofo pavyzdį detaliau galime 

iliustruoti dar vienu pavyzdţiu, pasitelkus dėlionės įvaizdį. Prieš mūsų akis dėlionė, kurioje 

yra triušio ir medţiotojo įvaizdţiai. Dėlionėje mes nesugebame matyti triušio arba medţiotojo 

todėl, jog šių figūrų elementai yra suardyti ir sujungti į kitas formas. Tai, kas turėtų būti 

triušio ausis yra tik tuščias intervalas tarp dviejų medţių miške. Triušis ir medţiotojas, anot 

filosofo, tampa matomais per naują lauko perspektyvą, naują visumos organizavimą.  

Analogišką pavyzdį galime pateikti ir kalbėdami apie garso fenomeną, tačiau čia 

daugiau bus apeliuojama į laikines formas, o ne į erdvines.  

Melodiją galėtume apibūdinti kaip tam tikrą garsų figūrą, kuri nesimaišo su fono 

garsais, galinčiais ją akomponuoti (pavydţiui, koncerto metu išgirsta greitosios sirena). Taip 

pat, galime teigti, jog melodija nėra ir natų suma. Ir taip yra būtent todėl, jog kiekviena nata 

melodijoje yra laikoma vertinga tik atsiţvelgiant į visumą. Štai kodėl, anot Merleau-Ponty, 

melodija pastebimai nepasikeičia sukeitus tam tikras natas, esančias tarpusavio sąryšyje. 

Tačiau, kita vertus, tik vienas pakeitimas šiuose minėtuose tarpusavio santykiuose – ir to 

pakaks modifikuoti visai melodijai.  

Visų šių pavyzdţių esmė yra ta, jog ši visumos percepcija yra labiau natūrali ir 

labiau pirminė nei izoliuotų elementų percepcija. Tai puikiai atsiskleidţia ţvelgiant į 

sąlygojamojo – reflekso eksperimentus, kuriuose, per pasikartojančias mėsos gabalėlio 

asociacijas su šviesa arba garsu, šunys yra mokomi atsakyti į dirgiklius seilių išsiskyrimu.  

Filosofo teigimu, mes esame įpratę girdėti, jog turime penkias jusles. Taip pat, 

daţnai atrodo, jog visos jos nepalaiko tarpusavio ryšio. Juk visiškai natūralu, kad šviesa ir 

spalvos esančios prieš mūsų akis nepaveiks mūsų klausos ir lytėjimo. Nepaisant to, jau ilgą 

laiką ţinoma, jog akli ţmonės geba išreikšti (ţenklinti) spalvas, kurių jie negali matyti, į 

                                                           
85

 Ţiūrėti: pubpages.unh.edu./~jds/Signs%20Ch4.htm 



55 
 

pagalbą pasitelkdami girdimus garsus. Pavyzdţiui, aklas ţmogus gali teigti, jog raudona 

spalva turi būti kaţkas panašaus į trimito gaudesį. Ilgą laiką buvo manoma, jog tokie 

fenomenai yra pavieniai, tačiau, tiesa ta, jog jie yra visuotiniai, teigia Merleau-Ponty. 

„Ţmonėms, apsvaigusiems nuo meskalino (stimuliuojančio narkotiko), garsai yra reguliariai 

akomponuojami šviesos taškų, kurių atspalvis, forma ir ryškumas varijuoja su tonine kokybe, 

intensyvumu ir muzikos aukštumu“
86

, - rašo filosofas. Anot jo, net visiškai normalūs, jokių 

sutrikimų neturintys, subjektai, kalba apie karštas, kietas, šaltas spalvas, apie garsus, kurie yra 

aštrūs, aiškūs, šiurkštūs, sodrūs, apie skvarbius aromatus.  

Iš viso to, galime teigti, jog Merleau-Ponty skelbiama percepcija nėra suma 

vizualinių, taktilinių bei audio duotybių suma. „Aš suvokiu absoliučiu būdu, visu savo 

buvimu, aš sučiumpu išskirtinę daiktų struktūrą, išskirtinį buvimo būdą, kuris kalba visomis 

mano juslėmis vienu metu“
87

, - rašo filosofas .  

Trumpai aptarę Merleau-Ponty aprašytą naujosios psichologijos skirtumą 

klasikinės atţvilgiu, galime ţengti toliau ir paklausti – kodėl būtent psichologinė perspektyva 

yra pasitelkiama filosofo, siekiant pradėti kalbėti apie kiną?  

Savo knygos „Sąmoninga ir nesąmoninga” ketvirtame skyriuje “Filmas ir 

naujoji psichologija” Merleau-Ponty pasitelkė į pagalbą geštaltpsichologijos teoriją, 

siekdamas kinematografinio-vaizdo patirtį apibūdinti kaip trilypę sąvokinę struktūrą: 

okuliarinis-laikinis geštalt; okuliarinis-laikinis ritmas; sąveikaujantis įsivaizduojamas-kitas. 

Anot autoriaus, percepcijos geštalt yra pagrindinis gyvenamo-pasaulio supratimo būdas, ir 

taip yra todėl, kad jis susideda iš laikinės dimensijos. Būtent laikinė dimansija yra ryškus 

taškas, kuris atskleidţia skirtumą tarp geštalt percepcijos ir analitinės percepcijos, kalbant apie 

kino suvokimą. Merleau-Ponty manė, jog analitinė percepcija yra atskirta nuo egzistencinio 

geštalt laikinumo. 

“<…> filmas nėra visų vaizdų suma, bet laikinis geštalt”
88

, - rašo filosofas. 

Būtent čia, anot Merleau-Ponty, galime prisiminti ţymųjį Pudovkino eksperimentą, kuris 

aiškiai atskleidţia melodingą filmų vienybę. Vieną dieną, Pudovkin‟as, kuris, beje, buvo 

ţinomas Sovietinio kino reţisierius, scenaristas ir aktorius, nufilmavo nebyliojo kino aktorių 

Mozzhukhin„ą stambiu planu. Galime teigti, jog vyro veido ekspresija buvo visiškai rami. Šio 

veido kadras atsirasdavo antras, po to, kai reţisierius parodydavo kitą kadre esantį vaizdą. Šis 

montaţas susidėjo iš trijų dalių, trijų vaizdų: pirma – sriubos dubens, vėliau – jaunos moters, 

                                                           
86

 Ţiūrėti: pubpages.unh.edu./~jds/Signs%20Ch4.htm 

87
 Ten pat. 

88
 Ten pat. 



56 
 

gulinčios karste, galiausiai – vaiko, ţaidţiančio su meškučiu. Po kiekvieno iš šių vaizdų, 

reţisierius parodydavo aktoriaus veidą. Kuris, kaip mes jau ţinome, visuose trijuose kadruose 

buvo toks pats. Tačiau ţiūrovai, ţiūrėdami į moterį, Mozzhukhin„o veide matė liūdesį, 

ţiūrėdami į vaiką – švytinčią šypseną. Juos stebino ekspresijos kaita, nors visus tris kartus 

buvo panaudotas tas pats kadras, su neutralia ekspresija.  

Anot Merleu-Ponty, iš to galime suprasti, jog kadro prasmė priklauso nuo to, kas 

filme vyksta pirmiau jo. Ši scenų seka sukuria visiškai naują realybę, kuri nėra paprasčiausia 

dalių suma, kadrų suma. Čia, anot filosofo, turime įtraukti trukmės faktorių, būtent kuris 

atskleidţia visas montaţo gudrybes. Neveltui čia pateikiamas Pudovkin„o pavyzdys. Juk 

būtent šis reţisierius buvo laikomas montaţo subtilybiu ieškotoju. Anot jo, montaţą galime 

laikyti kino meno pagrindu, pačia esme.  

Jei toliau kalbėsime apie trukmę, anot Merleau-Ponty, svarbu paminėti dar vieną 

prancūzų rašytoją bei reţisierių, filosofijos studentą, kurį apţavėjo kinas. Tai – Roger 

Leenhardt. Pagrindinė prieţastis, kodėl Merleau-Pontį jį mini, yra ta, jog būtent šis reţisierius 

sukūrė savotišką kinematografinio ritmo apibrėţimą, kuris - skamba taip: tam tikra kadrų 

tvarka ir tam tikra šių kadrų trukmė – visa tai paėmus drauge – jie sukuria trokštamą įspūdį 

maksimaliu efektyvumu. Anot Rodger Leenhardt, trumpa trukmė tinka kadre vaizduojant 

patenkintą šypseną, vidutinė trukmė – išreikšti abejingumui veide, o ilga trukmė – kančios, 

liūdesio ekspresijai. „Kuomet tu ţiūri filmą, pamėgink atspėti momentą, kuomet kadras 

atidavė viską ir jam atėjo metas keistis, pasibaigti, arba būti pakeistam keičiant kampą, 

atstumą <...>“
89

, - rašo Merleau-Ponty.  

Gal dėl to, jog filmas susideda ne tik iš montaţo (kadrų selekcijos, jų tvarkos ir 

trukmės), bet ir iš karpymo (scenų ir eilės selekcijos, jų tvarkos ir trukmės), jis įgauna 

ypatingai sudėtingą formą, kurios viduje, kiekvieną akimirką vyksta daugybė veiksmų ir 

reakcijų. Anot filosofo, ekspresyvi montaţo galia slypi gebėjime priversti mus jausti 

koegzistenciją, vienalaikiškumą gyvenimų tame pačiame pasaulyje. Pavydţiu galėtų būti 

aktoriai, kurie yra vienokie mums ir visiškai kitokie sau. Filmo vaizdas yra kaţkas daugiau 

nei judesyje nufotografuota pjesė, o jo garso takelis nėra paprasčiausia fonografinė garso 

reprodukcija. Filmas, anot Merleau-Ponty, yra kur kas daugiau. 

Iki šiol, vaizdą ir garsą, kaip filmo komponentus, aptarinėjome eiliškai, bet 

realybėje, anot Merleau-Ponty, kuomet mes juos sudedame, sukuriame naują visumą, kuri 

negali būti suvesta į savo komponentus. „Garsinis filmas nėra nebylus filmas pagraţintas 

                                                           
89

 Ţiūrėti: pubpages.unh.edu./~jds/Signs%20Ch4.htm 



57 
 

ţodţiais ir garsais, kurių vienintelė funkcija yra uţpildyti kinematografinę iliuziją“
90

, - rašo 

filosofas. Ryšys tarp vaizdo ir garso yra kur kas glaudesnis, nei mes galėtume pagalvoti. 

Geriausias pavyzdys, atskleidţiantis šį ryšį, yra dubliuoti filmai, kuriuose ploni ţmonės yra 

priverčiami kalbėti storų ţmonių balsais, jauni turi senų balsus ir atvirkščiai. Visa tai yra 

absurdas, jei sutiksime su tuo, ką minėjome anksčiau, jog balsas, profilis ir charakteris 

formuoja nematomą vienybę. Mūsų minima garso ir vaizdo vienybė, anot filosofo, pasirodo 

net tik veikėjų charakteryje, bet ir pačiame filme kaip visumoje: „Todėl ne atsitiktinai, 

veikėjai vieną akimirką kalba, kitą – tyli. Ţodţių ir tylos kaitaliojimas yra sąmoningai 

panaudotas sukurti kuo labiau paveiklų vaizdą“
91

.  

Detaliau atskleisti garso ir vaizdo santykiui filme, Merleau-Ponty pasitelkia 

prancūzų rašytojo Andre Malraux dialogų suskirstymą. Anot rašytojo, galimi trijų rūšių 

dialogai. Pirmasis yra aiškinamasis dialogas, kurio esmė dramatiško veiksmo aplinkybes 

paversti ţinomomis. Būtent šio tipo dialogų, pasak Andre Malraux, tiek filmai, tiek novelės, 

privengia. Antroji dialogo rūšis – toninis dialogas, kuris suteikia kiekvienam veikėjui tam 

tikrą akcentą, ypatingai dominuojantį sutuacijose, kuriose veikėją sunku vizualizuoti. Tokiam 

veikėjui prakalbus, mes akimirksniu galime jį atpaţinti. Trečiasis dialogo tipas, rašytojo 

teigimu, yra dramatinis (draminis) dialogas, kuris atskleidţia, pristato diskusiją ir veikėjų 

konfrontaciją. Būtent ši dialogo forma yra svarbiausia filme.  

Tačiau ką filmas paţymi, ką jis reiškia? Merleau-Ponty rašo: „Kiekvieną kartą 

filmas pasakoja istoriją: tai yra, jis susieja tam tikrą skaičių įvykių, kurie įtraukia tam tikrus 

veikėjus, ir kuris galėtų, bent jau taip atrodo, būti papasakotas prozos forma, nes pradţioje 

viskas esti scenarijuje. Kalbinis filmas, uţverstas dialogais, uţbaigia šią iliuziją. Todėl judesio 

vaizdai (nuotraukos) yra daţnai suvokiami kaip vizualinės ir garsinės reprezentacijos, 

arčiausia įmanoma dramos reprodukcija, kurią literatūra galėtų atkurti tik ţodţiais, o filmas 

yra laimingas galėdamas ją nufotografuoti“. Tai, kas lemia šį dviprasmiškumą yra faktas, jog 

filmai turi pagrindinį realumą: aktoriai turi būti natūralūs, filmavimo aikštelė taip pat turi būti 

kaip įmanoma realistiškesnė. <...> nors maţiausia stilizacija ir filmas tampa lėkštas“
92

. 

Tačiau, svarbu atkreipti dėmesį, jog tai nereiškia, kad filmų lemtis yra leisti mums pamatyti ir 

išgirsti tai, ką mes matytume ir girdėtume dalyvaudami analogiškame įvykyje.  

Estetika su šia problema jau susidūrė kalbant apie noveles ir poeziją. Merleau-

Ponty teigimu, novelė visuomet turi tam tikrą idėją, kuri gali būti apibendrinta keliais 

                                                           
90

 Ten pat. 

91
 Ţiūrėti: pubpages.unh.edu./~jds/Signs%20Ch4.htm 

92
 Ten pat. 



58 
 

ţodţiais. Filmo  idėja gali būti išreiškiama keliomis scenarijaus eilutėmis. Poema, filosofo 

teigimu, visuomet nurodo, kreipiasi į daiktus ar idėjas. Tačiau, jokiu būdu, negalime teigti, 

jog grynosios novelės ar poezijos funkcija yra bandymas tam tikrus faktus padaryti 

suprantamais mums. Idėjos ir faktai, anot Merleau-Ponty, yra tik ţalia, pirminė meno 

medţiaga. Novelės meniškumas glūdi pasirinkime, kas sakoma ir kas nutylima, apskritai, 

perspektyvu pasirinkime, pasakojimų tempe. Poezijos meno esmė nėra didaktinis daiktų 

apibūdinimas ar idėjų ekspozicija, bet kalbos mašinos kūrimas. Būtent ši kalbos mašina 

poezijos skaitytoją patalpina tam tikroje poetinėje būsenoje.  

Filmai visuomet pateikia tam tikrą pasakojimą, istoriją bei idėją. Tačiau filmo 

funkcija, jokiu būdu, nėra bandymas tam tikrus faktus ir idėjas padaryti mums ţinomais. 

Merleau-Ponty teigia, jog Kanto pastaba, kad ţiniose vaizduotė tarnauja supratimui, o tuo 

tarpu mene, supratimas tarnauja vaizduotei, yra labai gilus. Kitais ţodţiais tariant, idėjos ir 

proziniai faktai yra tik tam, kad suteiktų kūrėjui galimybę atskleisti simbolius bei jais sekti. 

Filmo reišmė yra inkorporuota į jo ritmą. Pavyzdţiui, tam tikro gesto reišmė gali būti 

suprasta, perskaityta pačiame veiksme bei geste. 

Pasak Merleau-Ponty, filmas, kinematografinis kūrinys, nereiškia nieko kito, 

kaip tik patį save. Meno laimė slypi tame, jog jis sugeba parodyti kaip kaţkas įgauna prasmę, 

ne atsiţvelgiant į tai, kas jau kaţkada buvo išreikšta, bet remiantis laikinomis struktūromis bei 

erdviniu elementų išsidėstymu. Filmas turi reišmę tokiu pat būdu, kaip ją turi daiktas, teigia 

filosofas. Nė vienas iš jų nekalba su izoliuotu supratimu bei abu apeliuoja į mūsų gebėjimą 

tyliai, be ţodţių iššifruoti pasaulį, ţmogų bei koegzistuoti drauge su jais. Tačiau 

kinematografinė drama yra kur kas geriau struktūruota nei tikro gyvenimo dramos. Ji vyksta 

pasaulyje, kuris yra kur kas tikslesnis, nei tikrasis pasaulis. Filmas nėra mintis, jis yra 

suvokiamas. Štai kodėl filmai, pateikiantys ţmogų, gali būti tokie intriguojantys. Jie mums 

neduoda šio ţmogaus minčių, kaip tai ilgą laiką darė novelės, tačiau pateikia jo elgseną. Jie 

geba tiesiogiai išreikšti erdvinį buvimo pasaulyje būdą, komunikavimą su kitais daiktais bei 

ţmonėmis, kurį mes regime ţenklų kalboje, atsirandančioje iš gestų bei ţvilgsnių. Filmams, 

kaip ir Merleau-Ponty aprašytai naująjai psichologijai, svaigulys, meilė, sielvartas, pyktis, 

kaltė ir daugybė kitų emocijų tampa elgsenos modeliais, būdais.  

Ši naujoji psichologija, anot Merleau-Ponty, su šiuolaikine filosofija dalinasi 

panašiais bruoţais, kuomet kalbama apie sąmonę, įmestą į pasaulį, subjektą, ţvelgiantį į kitus. 

Fenomenologinė ar egzistencinė filosofija yra nuostabos, kylančios iš savęs neatskyrimo nuo 

pasaulio, išraiška. Būtent filmai yra tinkamiausi atskleisti proto ir kūno, proto ir pasaulio 

sąjungai. Štai kodėl, filosofo teigimu, yra svarbu kalbėti apie filosofiją, įeinančią į santykį su 

kinematografija. 



59 
 

Kalbėdamas apie filmo galią apjungti protą su kūnu, Merleau-Ponty pateikia 

pavyzdţiu vieno prancūzų reţisieriaus, kino kritiko Alexandre Astruc„o pasisakymą apie 

filmo „Štai atvyksta misteris Jordan„as“ siuţetą, kuriame negyvas vyras, praradęs savo kūną, 

lieka gyvuoti pasaulyje. Jo siekis, susirasti kitą kūną ir jame apsigyventi. Sau vyras, net 

kitame kūne, išlieka toks pats koks buvo kadaise, tačiau kitiems – kitoks. Jis blaškosi tol, kol 

jo mylima moteris jį atpaţįsta, nepaisant naujos išvaizdos. Čia tarsi atkuriama harmonija tarp 

„sau“ ir „kitiems“. Filosofo teigimu, šio filmo tikrasis reţisierius turi pilną teisę susierzinti ir 

išsiųsti Alexandre Astruc„ą atgal prie filosofinių tyrinėjimų. Tačiau tiesa yra ta, jog abi pusės 

šiame ginče yra teisios, rašo Merleau-Ponty. Viena - dėl to, jog menas nėra nulemtas 

demonstruoti idėjas, o kita – dėl to, jog šiuolaikinė filosofija susideda ne iš konceptų jungimo 

draugėn, bet iš sąmonės ir pasaulio susijungimo apibūdinimo. 

Mes negalime teigti, jog filmas išaugo iš filosofijos. Judantys vaizdiniai, kurie 

yra filmo esmė, visų pirma yra techninis išradimas, kuris filosofijai nieko nereiškia. Bet taip 

pat, mes neturime teisės teigti, jog filosofija išaugo iš kino, kurį ji perkelia į idėjų lygmenį. Jei 

filosofija yra harmonijoje su kinu, jei mintis ir techninės pastangos yra nukreiptos ta pačia 

linkme, taip yra todėl, kad filosofai ir kino reţisieriai dalinasi tam tikru buvimo būdu, tam 

tikru matymo būdu, kuris priklauso visai kartai. Todėl čia, anot filosofo, puikiai tinka Goethes 

frazė, bylojanti, jog tai, kas egzistuoja viduje, egzistuoja ir išorėje.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



60 
 

IŠVADOS 

 

1. Kinas – viena naujausių meno šakų, kurios atţvilgiu filosofija ilgą laiką 

buvo nusiteikusi priešiškai. Filosofų bei menininkų manymu, kinas, neturintis savitos, 

unikalios kalbos, negali pretenduoti į meno vietą, o reţisierių teigimu, filosofai, 

imdamiesi aiškinti kiną, šiam menui begėdiškai primeta savo sukurtas teorijas, taip 

nakindami kinematografinio meno unikalumą. Prancūzų filosofas Gilles Deleuze„as, 

kiną traktuodamas kaip ţenklų bei vaizdų kompoziciją, imasi kurti kino filosofiją, 

turinčią savitą, kinematografiniais konceptais paremtą, kalbą. Šios filosofijos pamatu 

tampa Henrio Bergsono trukmės, kinematografinio laiko bei vaizdo teorijos. 

2. Viena iš pamatinių Henrio Bergsono filosofinės sistemos sąvokų yra 

trukmė, kurią filosofas skiria į du tipus: pirmasis – tai realioji trukmė, kuri gali būti 

traktuojama kaip kūryba, antrasis – tai tiesiog trukmė, kuri įvardijama kaip 

kinematografinis kūrybos principas. Anot Henrio Bergsono, tikrovė visuomet yra 

amţinas tapsmas, tačiau mūsų intelektas, kuris yra uţsiėmęs momentinių, o tai yra 

statiškų, materijos tapsmo nuotraukų darymu, neleidţia mums pamatyti pačio kūrybos 

proceso. Intelektui pavaldus, mąstantis ţmogus yra uţstrigęs fragmentuose. 

3. Bergsoniškosios kinematografinio laiko koncepcijos, kuri yra linijinio 

paţinimo simbolis, iliustracija tampa kinematografinė juosta bei vaizdų jungimas joje. 

Pritarus, jog Henrio Bergsono minėtasis kinematografinis mechanizmas yra 

kinematografinio meno veikimo analogas, filosofo išsakyta kritika intelektui 

nukreipiama į kino meną. Pagrindinė kritika kinui, Henrio Bergsono teigimu, skamba 

taip: nuo tos akimirkos, kuomet filmas sukuriamas, laikas jame nustoja atlikti 

kuriamąją funkciją; judesys, esantis kinematografinėje juostoje, sudarytoje iš 

nejudančių momentinių nuotraukų, yra netikras; filmas nesugeba savyje apgyvendinti 

trukmės. Bandant šią kritiką sušvelninti, pastebima, jog kino menas yra kur kas 

panašesnis į kitus menus, pavyzdţiui, į muziką.  

4. Kurdamas savo kino filosofijos koncepciją, Gilles Deleuze„as neslepia, 

jog jo susidomėjimas kinematografu, arba, apskritai, kinematografiniu menu, remiasi 

bergsoniškąja vaizdinio samprata. Henrio Bergsono teigimu, materija yra vaizdinių 

suma, o sakant vaizdinys, turima tam tikra egzistencija. Pritarus teiginiui, jog pasaulis 

taip pat yra vaizdinys, nenuostabu, kodėl Gilles Deleuze„as imasi kurti filosofiją, 

kurios esme tampa vaizdiniai, o tiksliau, vaizdinys-judėjimas ir vaizdinys-laikas. 

5. Gilles Deleuze„as teigia, jog pasaulis, kuriame gyvename, yra sudarytas 

iš vaizdinių-judėjimų. Taip nutinka todėl, jog pasaulis visuomet yra suvokiamas 



61 
 

remiantis sensomotorine schema. Tai – linijinio, chronologinio laiko, įpročių pasaulis. 

Vaizdinio-judėjimo kinu Gilles Deleuze„as vadina klasikinį kiną, kuriame visuomet 

išlaikoma aiški siuţetinė linija, veiksmų nuoseklumas. Tokio tipo kinas yra iliustracija 

bergsoniškosios kinematografinio laiko koncepcijos. 

6. Vaizdinys-laikas, anot Gilles Deleuze„o, aiškiai reiškiasi uţ empirinio 

laiko eiliškumo: praeitis – dabartis – ateitis. Tai – koegzistencija skirtingų trukmių, 

skirtingų trukmės lygių. Vaizdinio-laiko kinas – tai modernusis, naujosios bangos 

kinas, kuriame laikas tampa dezorganizuotas, suiręs, netvarkingas. Nebėra laiko, 

priklausančio nuo judesio, tačiau atsiranda neįprastas judesys, kuris tampa 

priklausomu nuo laiko. Tokio tipo filmai, montaţo bei neracionalių iškarpymų 

pagalba, praranda linijinį siuţetą.  

7. Gilles Deleuze„o teigimu, fenomenologinė perspektyva, kalbant apie 

kiną, yra netinkama. Anot filosofo, fenomenologijai kinematografinio meno kuriamas 

vaizdas visuomet uţims išvestinės, antrinės patirties vietą, lyginant su natūraliąja 

percepcija. Tačiau, nepasant šio priekaišto, į kino meną ţvelgiama iš fenomenologinės 

perspektyvos.  

8. Pasak fenomenologės Vivian Sobchack, kinas turi unikalų gebėjimą 

pirmykštes kalbos šaknis padaryti matomomis ir girdimomis. Įkūnytos egzistencijos 

būdai, tokie kaip matymas, girdėjimas, judėjimas, tampa pagrindine kino kalbos esme, 

substancija. Priešingai nei kiti klasikiniai menai, kurie siekia judesį perteikti 

nejudrumu, kinas geba vaizduoti gyvenimą pačiu gyvenimu.  

9. Kito fenomenologo Merleau-Ponty nuomone, filmas nereiškia nieko 

kito, kaip tik pats save. Anot filosofo, šio meno laimė slypi tame, jog jis geba parodyti, 

kaip kaţkas įgauna prasmę, ne atsiţvelgiant į tai, kas jau kaţkada buvo išreikšta, bet 

remiantis laikinėmis struktūromis bei erdvinių elementų išsidėstymu. Filmas turi 

reikšmę tokiu pat būdu, kaip ją turi ir daiktas. Nė vienas iš jų nekalba izoliuotu 

supratimu, o kaip tik, apeliuoja į mūsų gebėjimą tyliai, be jokių ţodţių iššifruoti 

pasaulį, ţmogų bei koegzistuoti drauge su jais. Būtent filmai, Merleau-Ponty 

nuomone, yra tinkamiausi atskleisti proto ir kūno, proto ir pasaulio sąjungai. Štai 

kodėl filosofas siūlo kalbėti apie filosofiją, gebančią įeiti į santykį su kinematografija.  

 

 

 

 

 



62 
 

LITERATŪROS SĄRAŠAS 

 

 

1. Ashton, Dyrk. Using Deleuze: The Cinema Books, Film studies and effect, 

etd.ohiolink.edu/send-pdf.cgi/Ashton%20Dyrk.pdf?bgsu1151342833  

2. Bergson, H. Kūrybinė evoliucija. – Vilnius, Margi raštai, 2004 

3. Bergson, H. Matter and Memory. – London, George Allen and Unwin, 1911. 

4. Bogue, R.. Deleuze on cinema. – New York, Routledge, 2003 

5. Dagys, J. ir Milerius, N. Klasikinės ir šiuolaikinės filosofijosproblemos (DVD). – Vilnius, 

2008. 

6. Deleuze, G. Apie Vaizdinį-Judėjimą // Baltos lankos Nr. 21/22. – Vilnius, Baltų lankų 

leidyba, 2006. 

7. Deleuze, G. Apie Vaizdinį-Laiką // Baltos lankos Nr. 21/22. – Vilnius, Baltų lankų 

leidyba, 2006. 

8. Deleuze, G. Cinema 1. – London, Continuum, 2005. 

9. Deleuze, G. Cinema 2. – London, Continuum, 2005. 

10. Deleuze, G. and Guattari, F. What is philosophy? – New York, Columbia uiniversity 

Press, 1994. 

11. Estetikos ir meno filosofijos teritorijų kaita. – Vilnius, kultūros, filosofijos ir meno 

institutas, 2006. 

12. Gaiţutis, A. Meno sociologija. – Vilnius, Enciklopedija, 1998. 

13. Gyvybinis polėkis: Bergsono filosofijos interpretacijos. – Vilnius, Versus aureus 

leidykla, 2008. 

14. Goodman, N. Languages of art. – Indianapolis, Hackett Publishing Company, 1988 

15. Herzog, A. Images of Thought and Acts of Creation: Deleuze, Bergson, and the 

Question of Cinema, www.rochester.edu/in_visible_culture/issue3/herzog.htm  

16. Iser, W. Fiktyvumas ir įsivaizdavimas. – Vilnius, Aidai, 2002. 

http://www.rochester.edu/in_visible_culture/issue3/herzog.htm


63 
 

17. Milerius, N. Kaip galima kino filosofija? // Problemos Nr. 72, Vilnius, VU leidykla, 2007 

18. Milerius, N. Apokaliptinės vizijos kine. Filosofinės banalaus ţanro prielaidos // Problemos Nr. 

78, Vilnius, VU leidykla, 2010. 

19. Milerius, N. Utopijos ir antiutopijos vizijos kine. Filosofinės banalaus ţanro prielaidos // 

Problemos Nr. 79,Vilnius, VU leidykla, 2011. 

20. Nerijus Milerius. Kino „istorija“ kurios niekada nebuvo // Baltos Lankos Nr. 21/22, Vilnius, 

Baltų lankų leidykla, 2006. 

21. Mullarkey, J. Bergson and Philosophy. – Edinburgh, Edinburgh University Press, 

1999. 

22. Parkinson, D. Kino istorija. – Italija, R. Paknio leidykla, 1999. 

23. Postmodernizmo fenomeno interpretacijos. – Vilnius, Versus aureaus, 2009. 

24. Ponty, M. M. The Film and the New Psychology, 

pubpages.unh.edu~jds/Signs%20Ch4.htm 

25. Ponty, M. M. Kitas ir ţmonių pasaulis // Baltos lankos Nr. 14. – Vilnius, Baltų lankų 

leidykla, 2002. 

26. Rodowick, D. N. Afterimages of Gilles Deleuze„s film philosophy. – Minneapolis, 

University of Minesota Press, 2010. 

27. Sabolius, K. Vaizduotė anapus įsivaizduojančiojo // Problemos Nr. 69, VU leidykla, 

2006. 

28. Shusterman, R. Pragmatist Aesthetics. Living beauty, Rethinking Art. – Cornwall, 

Graphicraft Typesetters Ltd, 1992. 

29. Sobchack, V. The Address of the Eye. – New Jersey, Pirnceton University Press, 

1992. 

30. Sodeika, T. Filosofija ir tekstas. – Kaunas, Technologija, 2010. 

31. Sterritt, D. The Films of Jean Luc Godard: Seeing the Invisible. – Cambridge, 

Cambridge University Press, 1999. 

32. Sutton, D. Photography and Cinema from birth to death, www.film-

philosophy.com/index.php/f-p/article/views/629/542  

http://www.film-philosophy.com/index.php/f-p/article/views/629/542
http://www.film-philosophy.com/index.php/f-p/article/views/629/542


64 
 

33. Tarkovsky, A. Sculpting in Time. – Austin, University of Texas Press, 1987 

34. Totaro, D. Art for all „Time“, www.film-philosophy.com/vol4-2000/n4totaro 

35. Totaro, D. Gilles Deleuze„s Bergsonian film project (1part), 

www.horschamp.q.ca/9903/offscreen-essays/deleuze1.html 

36. Totaro, D. Gilles Deleuze„s Bergsonian film project (2part) 

www.horschamp.q.ca/9903/offscreen-essays/deleuze2.html 

37. Totaro, D. Time, Bergson, and the Cinematographical Mechanism, 

www.horschamp.qc.ca/new-offscreen/Bergson-film.html 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.film-philosophy.com/vol4-2000/n4totaro
http://www.horschamp.q.ca/9903/offscreen-essays/deleuze1.html
http://www.horschamp.q.ca/9903/offscreen-essays/deleuze2.html
http://www.horschamp.qc.ca/new-offscreen/Bergson-film.html


65 
 

Dalia Tučkutė 

Vilniaus Pedagoginis Universitetas 

 

Kino meno interpretavimo filosofinės prielaidos 

Santrauka 

 

 Galima teigti, jog ilgą laiką filosofija kino atţvilgiu buvo nusiteikusi 

priešiškai. Filosofai bei menininkai abejojo kino priklausomybe meno sričiai, nes kinas, anot 

jų, neturi savitos ir unikalios kalbos, o reţisieriai piktinosi, jog filosofai, interpretuodami tam 

tikrus filmus, jiems primeta savas teorijas, taip atimdami iš kinematografinio meno jo 

unikalumą. Šio darbo tikslas – paţvelgti į kinematografinį meną iš filosofinės perspektyvos, 

o, tiksliau, kokias prielaidas interpretuojant kiną gali pasiūlyti filosofija. Aptariant tokius 

konceptus kaip – laikas, trukmė, kinematografinis mechanizmas, vaizdas, vaizdinys-

judėjimas, vaizdinys-laikas, momentinės nuotraukos, montaţas ir kt. – nuo filosofinės 

disciplinos pereinama prie kinematografinio meno, bei bandoma įrodyti, jog kinas, bent jau 

kartais, turi nemaţai bendro su filosfinėmis teorijomis. Kino kuriami vaizdiniai gali tapti 

iliustracijomis filosofijos kuriamų konceptų.  

 Pagrindinės sąvokos, vartojamos darbe: kinematografinis menas, 

kinematografinis mechanizmas, laikas, trukmė, momentinės nuotraukos, vaizdinys, vaizdinys-

judėjimas, vaizdinys-laikas, kinas, percepcija.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



66 
 

Dalia Tučkutė 

Vilnius Pedagogical  University 

 

Philosophical assumptions of cinematic art interpretation 

Summary 

 

 We can say, that for a very long time, philosophy was bad-minded in 

regard to cinema. Philosophers and artists had doubts about cinema„s subordination to art, 

because, in their opinion, cinema doesn„t have his own, unique language, and film 

directors were in anger, because philosophers, in their interpretations of certain films, tried 

to enforce their own theories to cinema, by taking away its unique being. The aim of this 

work - to look into cinematic art from philosophical perspective, more precise, what 

assumptions of cinema interpretation can offer philosophy. Discussing concepts like – 

time, duration, cinematic mechanism, image, image-movement, image-time, snapshot, 

montage – we move from philosophical discipline to cinematic art, by trying to prove, that 

cinema has something common with philosophical theories. Images composed by cinema, 

can become illustrations of philosophical concepts. 

 Main concepts used in this work: cinematic art, cinematic mechanism, 

time, duration, snapshots, image, image-movement, image-tima, cinema, perception. 


